
1 

 

ĐỂ HIỂU THẤU HÀNH ĐÚNG PHÁP HỘ NIỆM GIẢNG KÝ 

QUYỂN 3 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 97) 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Người niệm Phật phải giữ lập trường như thế nào?  

Đây là một vấn đề rất quan trọng để chúng ta đi vững vàng từ ngày đầu cho đến ngày 

thành tựu, không còn phân vân do dự, không còn lệch lạc.  

Xin chư vị mở trang 40, câu (m): Hàng phàm phu mà nghĩ rằng một đời vãng sanh 

thành Phật chỉ là vọng tưởng. 

Đúng hay sai? – (Sai). Nên nói rằng, hàng phàm phu này nếu không nương nhờ vào 

đại nguyện của đức A-Di-Đà mà kỳ vọng một đời này thành tựu đạo quả mới là vọng 

tưởng. Đúng như vậy. Căn cơ của một người phàm phu như chúng ta không thể nào thực 

hiện được con đường thoát ly sinh tử luân hồi bằng chính khả năng của mình, bằng con 

đường tự lực vượt qua nghiệp chướng.  

Phật dạy, với hàng phàm phu nghiệp nặng, trí mê, hàng triệu người tu hành tìm đâu ra 

được một người thoát nạn. Vậy chẳng lẽ chúng ta mặc nhiên chấp nhận chịu lấy ách nạn 

sao? Không thể như vậy được. Xin cúng dường cho chư vị một phương pháp rất hay, đó là 

nương nhờ vào đại nguyện của đức A-Di-Đà để Ngài đưa ta về Tây-Phương Cực-Lạc đấy. 

Khi về tới Tây-Phương Cực-Lạc rồi thì không còn sinh lão bệnh tử nữa, lục đạo luân hồi 

không còn bám víu theo chúng ta nữa, nghiệp chướng tạo ra trong vô lượng kiếp không 

còn phá hoại chúng ta nữa. Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc chúng ta đương nhiên trở 

thành Bồ-Tát bất thoái chuyển, một đời thành tựu đạo quả. Từ đó chúng ta có thể thừa 

nguyện tái lai, trở lại cõi Ta-Bà này cứu độ chúng sanh bằng cái năng lực của một vị Bồ-

Tát trên cõi Cực-Lạc. Đây là điều chính xác.  



2 

 

Vì thế, một phàm phu này mà sơ ý đi sai đường, thì đời đời kiếp kiếp vẫn còn là 

phàm phu, không có ngày thoát nạn. Cũng là một phàm phu này mà biết chí thành chí 

kính, biết tin theo lời Phật dạy, quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-

Lạc, nương theo đại nguyện của Phật mà đi, thì phàm phu này một đời vãng sanh thành 

tựu đạo nghiệp. Lời Phật thề rằng, dẫu chúng sanh trong 3 đường ác, địa ngục, ngạ quỷ, 

súc sanh mà niệm được danh hiệu A-Di-Đà Phật cầu nguyện vãng sanh vẫn được vãng 

sanh, vẫn một đời thành đạo. Người nào tu đúng chánh pháp, hợp lý, hợp cơ, hợp thời, hợp 

cảnh nhất định sẽ được thành tựu. 

Xin thưa với chư vị, Pháp Niệm Phật vi diệu bất khả tư nghì. Hãy tin tưởng vững 

chắc mà lo ngày đêm niệm Phật cầu vãng sanh, đừng nên ham chuộng về lý giải nhiều 

quá. Lý giải nhiều quá không hay đâu. Không ai có thể diễn tả được lý đạo bất khả tư nghì 

của câu Phật hiệu đâu. Không ai có thể hiểu thấu nổi cái năng lực câu A-Di-Đà Phật đâu. 

Hãy y giáo lời Phật dạy mà niệm câu A-Di-Đà Phật để sớm vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc thành Phật đi, lúc đó chư vị sẽ hiểu thấu tất cả. Còn ở đây tìm cách bàn với luận 

sẽ không ích lợi gì, mà lý giải nhiều quá coi chừng trở thành tà tri tà kiến. Không niệm 

Phật cầu vãng sanh thì sẽ mất một cơ hội giải thoát quý báu hy hữu trong vô lượng kiếp. 

Uổng quá!... Ân hận lắm đấy!... 

(n): Người phàm phu quyết lòng niệm Phật, tin vững, nguyện thiết, lâm chung 10 

niệm tất sanh thành Phật. Đây là lời phật dạy. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Chính câu này trả lời cho câu trước. Câu trước là lời 

của những người hồ nghi Pháp Niệm Phật, họ không tin rằng một người phàm phu trong 

một đời này có thể vãng sanh thành tựu đạo quả. Vì không tin nên không niệm Phật. Vì 

thiếu niềm tin nên dù có tu hành cũng thường bị vướng vào đường mông lung bất định, 

chạy lăng xăng vay mượn đủ cách nhằm kiếm chút phước, tạo chút duyên với Phật pháp. 

Điều này so với chuyện thế gian vẫn là điều tốt, nhưng đối với đường giải thoát thì phải 

hẹn lại đến vô lượng kiếp về sau may ra mới có thể thành tựu, chứ đời này khó có cơ hội 

vượt qua ách nạn của nghiệp chướng vậy. 

Cũng là một người phàm phu như vậy mà quyết lòng niệm Phật, tin tưởng vững vàng, 

tha thiết nguyện vãng sanh, lúc lâm chung cố gắng niệm được 10 câu A-Di-Đà Phật cầu 

Phật lai nghinh tiếp dẫn thì được vãng sanh. Vãng sanh thì một đời bất thoái thành Phật, 

đúng với đại nguyện của Phật đã thề. Xin nhắc lại đại nguyện thứ 18 của đức Phật A-Di-

Đà là, bất cứ một chúng sanh nào, dẫu cho tội chướng sâu nặng, nhưng khi nghe được 

danh hiệu của Ngài, liền phát tâm tin tưởng, vui vẻ mà niệm, đem tất cả những phước lành 

hồi hướng về Tây-Phương Cực-Lạc trang nghiêm Tịnh-Độ, nhẫn đến niệm được 10 câu 

danh hiệu của Ngài mà không được vãng sanh, Phật thề không thành Phật.  

Mong chư vị nhớ cho, 10 niệm tất sanh là niệm được 10 danh hiệu A-Di-Đà Phật để 

cầu vãng sanh trước lúc buông hơi thở ra đi mà được vãng sanh, chứ không phải niệm 

trong lúc bình thường như bây giờ. 

Mười niệm nghe qua quá dễ, nhưng chính chúng ta phải lo rằng, khi lâm chung thân 

tàn sức kiệt, đầu óc mê hồ không niệm được 10 niệm. Tệ hại hơn nữa, nhiều khi 1 niệm 

“A-Di-Đà Phật” thôi mà niệm cũng không xong đấy. Lời nguyện vãng sanh thường 



3 

 

nguyện hôm nay, lúc đó nhiều khi cũng tan biến theo mây khói rồi, trả lại cho người phàm 

phu này nguyên vẹn một tâm hồn điên đảo trong thân xác tàn tạ khổ đau!...  

Tại sao chúng ta phải chú tâm đến việc hộ niệm vậy? 

Tại vì ta là hàng phàm phu sanh tử, trí óc quá mê, vướng chấp quá nặng, tội chướng 

quá lớn, oán thân trái chủ quá mạnh, cạm bẫy quá nhiều… chính ta khi lâm chung không 

dễ gì tự vượt qua những ách nạn hiểm nguy này một cách thoải mái đâu. Vì vậy, chính 

những người hộ niệm là những vị cứu tinh, thật sự là đại cứu tinh cho chúng ta. Họ đến 

bảo vệ, an ủi, hóa giải, gỡ rối, hướng dẫn, trực tiếp cứu giúp chúng ta thoát qua những sự 

hiểm nghèo, để có cơ hội được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  

Hãy nhận thức thật chính xác và cụ thể vấn đề này, để cùng nhau tuyên dương Pháp 

Hộ-Niệm, hầu kịp thời giúp đỡ những người có duyên, giúp chính chúng ta khi lâm chung 

được vãng sanh thành đạo. Sự thành tựu từ Pháp Hộ-Niệm thực sự đã có chứng minh cụ 

thể. Nhiều ông già, bà lão, nhiều người tuổi trẻ mạng ngắn đã được hộ niệm mà ra đi lưu 

lại tướng đại thiện đại lành. Nhờ thiện căn nhiều đời nhiều kiếp mà họ tin được vào Pháp 

Hộ-Niệm, đã quyết lòng làm đúng theo những gì ban hộ niệm hướng dẫn mà được thoát 

vòng khổ lụy. Người hộ niệm khuyến tấn họ khi đau không thèm than thở, gặp sự khó 

khăn không chấp trong lòng, nợ đời mạnh dạn buông ra, vạn duyên buông xuống hết… 

quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh, nhờ thế mà họ vãng sanh. Thực sự họ đã vãng sanh 

bất khả tư nghì.   

Cũng có nhiều người nghĩ rằng, chính ta phải tu một pháp nào thật vi diệu, phải làm 

một việc gì thật vĩ đại, phải nói lên những đạo lý thật cao siêu, phải dựng lên một khung 

trời thật trang nghiêm mới vừa ý… Nhưng một sự thật thường thấy rằng, sau cùng chỉ đối 

diện với cảnh quá phũ phàng, nằm trên giường vẫn không được yên thân, chân còn trên 

giường mà đầu rơi dưới giường hồi nào không biết… Lúc đó, xin hỏi còn gì là trang 

nghiêm thanh tịnh, còn đâu là đạo cao lý diệu nữa đây!... Tâm hồn mê sản, miệng mồm ấm 

ớ, một đứa con đến ngồi bên cạnh nhưng chính mình không biết đó là ai, thì kể chi đến 

chuyện cao siêu huyền diệu!...  

Rõ ràng hàng phàm phu đã bị nghiệp chướng chế ngự từ vô lượng kiếp qua không có 

lối thoát. Vậy mà nhiều người vẫn cứ thích thú đến chuyện lý cao luận diệu mà quên mất 

một thực tế phũ phàng, để cuối cùng đầu óc phải tán loạn, tâm ý mơ hồ. Có người còn 

ngang ngạnh không tin Phật pháp, không tin nhân quả, tưởng rằng sức mình tạo nên đại 

nghiệp thiên trường vĩnh cửu, nhưng trước sau gì cũng chỉ làm kẻ nô lệ trung thành cho 

nghiệp chướng, làm nạn nhân không vùng vẫy của oán thân trái chủ, rồi sau cùng riu ríu 

nhận lấy ách nạn thương đau!...  

Thực sự Pháp Hộ-Niệm có thể giải trừ những ách nạn này. Hãy nghiên cứu cho tường 

tận đi mới thấy Pháp Hộ-Niệm thực sự cụ thể, thiết thực, đơn giản nhưng vô cùng hữu 

hiệu, ứng dụng chính xác sẽ thấy rõ rệt sự thành công. Đừng bao giờ cho rằng ta thông 

minh tài giỏi, còn những người kia ngu muội kém cỏi không giúp gì cho ta, mà coi chừng 

vướng phải sai lầm. Ta thông minh tài giỏi, nhưng cuối cùng ta nằm chèo queo, giơ tay lên 

không nổi, đầu óc mê loạn… Còn người kia hiền lành chất phát, nhưng lúc đó họ đang tỉnh 

táo và thực tình đang thương xót tới ta. Họ đến ngồi bên cạnh gỡ rối cho ta. Họ an ủi, vỗ 



4 

 

về, hướng dẫn ta niệm Phật. Họ niệm Phật cho ta niệm theo. Họ nhắc nhở cho ta từng chữ 

trong lời nguyện vãng sanh. Họ chắp tay chí thành cầu nguyện xin Phật lai nghinh tiếp độ 

ta… nhờ thế mà ta mới được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc đấy.   

Chư Tổ thường nói, niệm Phật một ngàn người tu một ngàn người vãng sanh, một 

triệu người tu một triệu người vãng sanh. Xin thưa với chư vị, với hàng phàm phu, chúng 

ta cần hiểu lời này như thế nào đây? Phải chăng, chính là nhờ cái hiệu quả của Pháp Hộ-

Niệm không?... Mong chư vị nhớ cho. Phải hiểu cho thấu, phải hành cho đúng, phải 

nghiên cứu cho vững các Pháp Hộ-Niệm để kịp thời cứu mình, cứu người thân của mình, 

cứu những người có duyên vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu không, huệ mạng đã đến 

thời kỳ vô cùng nguy hiểm rồi, không đơn giản đâu nhé. 

(o): Khuyên người niệm Phật với đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh là thực hành một đại 

pháp cứu độ chúng sanh trong thời này. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Diệu Âm đã phát tâm “Khuyên Người Niệm Phật” 

thực ra cũng nhờ đến câu này đây. Khuyên người niệm Phật, khuyên cha mẹ niệm Phật, 

khuyên anh chị em niệm Phật… Người nào tin tưởng nghe theo, người đó có phần vãng 

sanh. Người nào không tin tưởng, không chịu nghe theo, thôi cũng đành cúi đầu nhỏ lệ mà 

nhìn một người bị nạn vậy thôi, chứ không biết cách nào khác hơn. Mong chư vị hiểu cho, 

đường thành đạo tự mỗi người phải tự thực hiện lấy. Niệm Phật với đầy đủ Tín-Nguyện-

Hạnh nhé. Mỗi người chúng ta phải thực hiện đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh trong lúc xả bỏ 

báo thân mới được vãng sanh. Hoàn toàn không có một người nào khác có thể thay ta thực 

hiện điều này được. 

 Xin nhắc nhở rằng, hộ niệm là giúp cho một người tự thực hiện lấy cách tu giải 

thoát. Nói rõ hơn, Pháp Hộ-Niệm là phương cách hướng dẫn mỗi người cách tu hành cụ 

thể, chính xác, thực hiện đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh của Pháp Niệm Phật để vãng sanh, chứ 

không phải là nhờ năng lực của người hộ niệm mà được vãng sanh. Mỗi người phải lo tu 

hành lấy. Trước nay vì không biết Pháp Hộ-Niệm nên tu không có đường, về không rõ 

đích, mập mờ không có lối giải thoát. Nay biết Pháp Hộ-Niệm rồi, thì xin đừng lầm lẫn mà 

cứ chờ đến lúc sắp chết mới mời một nhóm người nào đó đến giải quyết giùm, hoặc đợi 

chết xong rồi tính chuyện cầu siêu là được siêu sanh đâu nhé. Siêu sanh Tịnh-Độ không 

phải đơn giản như vậy đâu.  

Trong kinh Địa-Tạng Phật dạy, hồi hướng công đức thì trong 7 phần, người nhận chỉ 

có được 1 phần. Điều chính yếu là người nhận đó có tâm tu đạo không? Có biết dùng công 

đức đó để giải thoát hay không? Nếu mê mờ thì công đức đó cũng trở thành một thứ phước 

báu hữu lậu, phụ trợ thêm chút phước mà thôi. Vì thế, tu hành mà giải đãi, nằm đó mà nhờ 

công đức của người khác là điều phiêu phỏng đáng trách vậy. Tự mình phải tận sức tu 

hành, phải thành tâm chí thành niệm Phật. Phải có đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh mới có công 

đức chân thực.  

Tuy vậy, hàng phàm phu khi lâm chung nhất định sẽ gặp nhiều khó khăn, tự mình 

không dễ gì giải quyết chướng nạn, nên cần phải nương nhờ thêm sức hộ niệm của đại 

chúng để bảo vệ, giúp đỡ, hướng dẫn… mà vượt thoát cảnh khổ, lấy lại bình tĩnh, nhờ thế 

may ra mới giữ được chánh niệm mà có được cơ hội vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc vậy.  



5 

 

Một người tu hành mà tự nghĩ rằng công phu của mình đã đủ, thì đã phạm phải một 

đại kỵ rồi. Ấn Tổ dạy, một người dẫu tu hành tốt tới đâu mà chỉ cần khởi lên một tâm ý tự 

mãn, đủ rồi, vững rồi… thì ngay lúc đó bắt đầu bị thoái chuyển. Thoái chuyển là lùi lại, là 

rớt xuống. Thà rằng đứng dưới đất, dù bị vấp té cũng chỉ trầy chân, trật tay đôi chút là 

cùng. Nếu leo lên cây cao mà té xuống, thì không gãy chân, cũng gãy tay, không gãy tay 

thì cũng bể đầu, sướt trán... Khổ đau lắm đấy!... 

Chính vì thế, là người tu hành, xin chư vị hãy nuôi dưỡng cái tâm khiêm cung mới 

tốt. Xin hãy thấy mình lúc nào cũng còn yếu kém mà cố gắng vươn lên mới hay. Đây là lời 

dạy của Phật. Đây là lời dạy của chư Tổ Sư, chư vị Cao Tăng đức độ chân chánh tu hành 

đều khuyên như vậy. Nói chung, tu hành dù công hạnh có cao tột tới đâu đi nữa, cũng 

đừng bao giờ tự cho là đủ nhé.  

Trong truyền thuyết có ghi lại rằng, Tổ Thiện-Đạo Đại Sư đã cố công niệm Phật đến 

nỗi Ngài quên cả sự ngủ nghỉ. Ngài không dám ngủ để quyết lòng niệm Phật, từ ngày này 

qua ngày khác, vô tình thời gian trôi qua 25 năm trường Ngài không biết ngủ là gì.  

Chúng ta là phàm phu thì ý chí, năng lực không bằng Tổ Sư, không ai bắt chúng ta 

phải bỏ ngủ quên ăn để niệm Phật, nhưng công hạnh của chư Tổ là tấm gương rất sáng cho 

chúng ta tự soi lấy mình. Chư Tổ là những bậc long tượng trong Phật môn mà các Ngài 

còn tinh tấn, cẩn trọng, khiêm hạ như vậy, huống chi chúng ta là hàng phàm phu nghiệp 

nặng, phước mỏng, trí độn, công phu tu tập bữa được bữa mất… thì làm sao dám tự mãn. 

Nếu sơ ý đánh mất tâm thành tâm kính, xa lìa hạnh khiêm cung rồi thì còn gì nữa để 

nương tựa mà được vãng sanh đây?  

Mong chư vị hãy cố gắng mạnh lên, cùng nhau lập hạnh tinh tấn niệm Phật. Hãy kết 

hợp chặt chẽ với nhau. Hãy đoàn kết, thương yêu, quan hoài nhau. Hãy tích cực hộ niệm 

cho nhau đúng pháp, đúng lúc, đúng căn. Hy vọng tất cả chúng ta đều được vãng sanh 

Tây-Phương Cực-Lạc. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 98) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 



6 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật 

 Xin chư vị mở trang 40, câu 3: Niệm Phật với dụng ý nào mới đúng với chánh 

pháp?  

Câu này được nêu ra vì thực sự có nhiều người niệm Phật nhưng thực hành không 

đúng chánh pháp. Trường hợp này nhiều lắm đấy. Cả đời tới chùa tu hành, có người tu 

đúng, có người tu sai là chuyện hết sức bình thường. Tu sai nên không thành tựu. Niệm 
Phật mà không theo đúng chánh pháp nên sau cùng không được vãng sanh. Đáng tiếc 

thay!... 

(a): Niệm Phật để mở luân xa, luyện điển khí, đả thông kinh mạch. 

Đúng không chư vị? – (Sai). Thực sự chuyện này có xảy ra. Nghĩa là, có người đã 

dùng câu A-Di-Đà Phật để mở luân xa.  

Chư vị có biết luân xa là gì không? Trong những pháp tu luyện khí, luyện thần, nhân 

điện, trường sinh học, v.v… người ta cho rằng trên thân thể con người có 7 điểm thu-phát 
năng lượng của trời đất, nơi đó nguồn khí của vũ trụ có thể giao lưu vào thân tâm con 

người. Theo thuyết đó thì nói rằng, những điểm này có hình dáng tương tự như bánh xe 

nhưng vô hình, luôn luôn quay tròn, nên gọi là “Luân Xa”. Mỗi luân xa tiếp thu một nguồn 
khí riêng từ vũ trụ, giúp cho con người có được những năng lực đặc biệt nào đó.  

Những pháp khai mở luân xa, luyện tinh hóa khí, luyện khí hóa thần, tạo ra những 

năng lực thần kỳ đặc dị này không tìm thấy trong kinh điển của Phật Giáo. Vì thế, là người 
học Phật chân chính, chúng ta không thể sơ suất tuyên dương. Người đệ tử của Phật phải 

dựa theo lời Phật dạy trong kinh điển mà tu tập mới đúng chánh pháp, chớ nên hiếu kỳ 

chạy theo những điều lạ thường thì mới an toàn trên đường tu tập, mới có hy vọng thành 
tựu đạo giải thoát, tránh nhiều sự cố không hay trong tương lai.  

Ngài Ấn Quang Đại Sư cũng đã từng cảnh cáo rằng, người học Phật không được 

dùng câu A-Di-Đà Phật để mở luân xa, đả thông kinh mạch, điều khí, luyện thần. Ngài nói 

cách tu luyện này không đúng với chánh pháp. 

(b): Niệm Phật để cầu hết bệnh, thân thể tráng kiện, sống lâu trường thọ. 

Đúng không chư vị? – (Sai). Hiểu thấu kinh Phật, nhất là khi biết được Pháp Hộ-

Niệm rồi, mình mới thấy điều này sai, chứ trước đây có lẽ chính mình cũng thường cầu 
nguyện như vậy phải không? Đến chùa, chúng ta thường thấy nhiều người lạy Phật rồi quỳ 

xuống lâm râm cầu nguyện lâu cả hàng giờ. Cầu gì vậy? Có lẽ đang cầu hết bệnh, sống 

lâu, thăng quan tiến chức, mua mau bán đắt, gia đạo yên vui, học hành thi đậu, v.v… 

Những sự cầu xin này có đúng với chánh pháp không chư vị? Không đúng đâu.  

Phật dạy, muốn được thân thể an khang khỏe mạnh, không bị ốm đau thì hãy tu hạnh 

bố thí vô-úy, nghĩa là phải có lòng từ bi, thương người, biết phóng sanh lợi vật, không sát 



7 

 

sanh... Trên đời này, đôi khi chúng ta thấy được có những người từ khi sinh ra cho đến 

ngày chết, suốt cả một cuộc đời của họ chưa hề biết qua một cơn đau bệnh nào cả. Đây là 

quả báo của cái nhân bố thí vô-úy mà họ đã tu được trong những đời trước. Có người làm 
ăn phát triển tốt đẹp, tiền bạc rủng rỉnh, nguyên do là nhờ cái nhân biết bố thí tiền bạc, xây 

chùa, cúng dường, cứu khổ, chẩn bần, giúp người nghèo khó… Xin hãy chân thật làm 

những việc này đi, thì có thể cải đổi vận mệnh một cách tự nhiên, chứ không phải quỳ lạy 

cầu xin Phật ban cho mình sự giàu có mà được đâu nhé.  

Tất cả mọi sự cầu xin để được ban bố phước lành không đúng lắm với chánh pháp 

của Phật dạy đâu. 

Phật dạy, biết tu hạnh bố thí tài vật thì tự nhiên có tiền rủng rỉnh. Bố thí vô úy thì 

được khỏe mạnh sống lâu. Bố thí pháp thì được thông minh trí huệ, chứ không phải quỳ 
lạy Phật cầu xin mà được. Rõ ràng Phật pháp nhiệm mầu, Phật dạy có cách cầu chánh 

pháp, nhưng chúng ta thường vụng về cầu xin những điều sai lệch, vô tình tu hành mà lại 

phát triển lòng tham. Thực không tốt vậy. 

Vì lợi lạc cho chúng sanh mà làm, thì đây là nghiệp thiện. Vì lợi ích cho chính mình 

mà làm, thì hình thức dù hay ho đến đâu cũng chưa chắc gì là thiện lành. Vì chúng sanh 

mà cầu thì chánh pháp, thiện báo sẽ đến với mình, vận mệnh tự nhiên cải đổi. Tu hành 
theo Phật, chúng ta cần hiểu cho thấu định luật nhân quả, đừng nên sơ ý lo lắng nhiều quá 

đến lợi lạc cá nhân mà làm những điều sai với chánh pháp. 

(c): Niệm Phật cầu cảm ứng được Phật Bồ-Tát thường hiện thân cho mình thấy. 

Đúng không chư vị? – (Sai). Điều này Phật không cho phép. Phật chỉ dạy chúng ta 

niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, đây là chánh cầu được Phật dạy rất nhiều 
trong kinh điển, nhất là các kinh Tịnh-Độ.  

Nếu tu hành mà khởi tâm hiếu kỳ, thích điều cảm ứng bất thường, cầu xin Phật Bồ-

Tát hiện thân cho thấy thì cũng có thể sẽ được thấy đấy, nhưng thưa với chư vị, coi chừng 

toàn là giả huyễn. Không bao giờ chư Phật Bồ-Tát lại chú tâm đi làm những điều vụn vặt 

để thỏa mãn những loại tâm tánh bất thường, loạn động, tháy máy đâu. Vọng cầu sẽ ứng 

tới vọng cảnh. Xin chư vị chớ nên bất cẩn mà tự hại lấy mình.  

Trước đây Diệu Âm có gặp một người, vị này cũng siêng năng niệm Phật, từ xa trở 

về đây dự Phật thất. Nhưng có điều đặc biệt là mỗi chiều sau khi công khóa xong, thường 
ra đứng gần bụi chuối, xoay mặt về hướng tây chắp tay lâm râm khấn nguyện. Thấy điều 

hơi lạ, Diệu Âm hỏi: 

- Bác cầu nguyện gì vậy?  

- Tôi cầu xin A-Di-Đà Phật hiện thân cho tôi thấy. 

Đúng là chúng sanh quá hiếu kỳ, nghĩ sao làm vậy!... Phật dạy niệm Phật cầu vãng 

sanh, chứ Phật đâu có dạy niệm Phật ngày ngày cầu thấy Phật? Phật đâu có dạy phải khẩn 

cầu xin Phật hiện thân cho thấy để thỏa mãn tính hiếu kỳ? Những vị nào sơ ý, để vọng 
tưởng nổi lên, tham cầu đủ chuyện thì hãy mau sám hối và chấm dứt liền đi. Nếu không, 

coi chừng tâm tưởng sự hiện đấy. Nghĩa là, vọng cầu thì vọng cảnh đến. Hay nói rõ hơn, 

thấy Phật mà không phải là Phật!... Vọng cảnh có thể lừa cả chư căn của chúng ta, nhất là 

hàng phàm phu tâm trí mê mờ. Nhiều người cầu xin thấy Phật, khi thấy rồi thì mừng quá, 
chạy khoe khắp nơi: “Tôi được Phật thọ ký rồi!...”. Xin thưa thực với chư vị, coi chừng 



8 

 

toàn là giả huyễn. Oán thân trái chủ trá hình, ma quái nương theo cái tâm thô tháo đến dụ 

hoặc, lừa gạt để chờ cơ hội trả thù mà không hay đó!...  

Khi đi hộ niệm, chúng ta luôn luôn nhắc nhở người bệnh hãy nhiếp tâm niệm Phật 

cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Lòng thành khẩn, chí thành chí kính thì tự nhiên 

được cảm ứng. Nhờ sự cảm ứng này mà trước lúc buông báo thân ra đi, Phật sẽ hiện thân 
trước mặt người đó tiếp dẫn về Tây-Phương Cực-Lạc. Xin nhắc lại, trước lúc tắt hơi buông 

bỏ báo thân, A-Di-Đà Phật lai nghinh tiếp dẫn, chứ không phải ngày ngày Phật đều hiện ra 

cho mình thấy để được vui vẻ đâu nhé.  

Nên nhớ cho, một người có tâm chân thành thanh tịnh niệm Phật, được Phật thực sự 

thọ ký rồi, thì không bao giờ lại đem điều này ra khoe khoang bên ngoài. Vậy thì, khi nghe 

thấy người nào đó đi khoe những sự cảm ứng này nọ, chứng này, đắc nọ… chúng ta cũng 
nên cầu mong những điều này là sự thực đi, để an tâm phần nào về tương lai của họ, 

nhưng thực sự thì những điều này hầu hết chỉ là sự huyễn hóa. Xin chư vị hãy cẩn thận tu 

hành đúng theo chánh pháp mới được an ổn và tốt đẹp vậy. 

(d): Niệm Phật buông xả vạn duyên cầu vãng sanh Tịnh-Độ. 

Đúng không? – (Đúng). Quá đúng rồi vậy. Xin nhắc đi nhắc lại rằng, điều này rất 

đúng với Pháp Hộ-Niệm. Buông xả vạn duyên là một lời khai thị tổng quát trong Pháp Hộ-

Niệm. Nhưng xin hỏi rằng, vạn duyên là duyên gì đây? Xin chư vị kể ra đi?… Cạnh tranh 

ganh tỵ, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn, tiền tài sự nghiệp, v.v… và v.v…. Ôi! 

Nhiều quá phải không?...  

Thôi, xin nói gần gũi cho dễ hiểu đi nhé. Khi đi hộ niệm, biết người bệnh đang vướng 

điều gì, người hộ niệm cố gắng gỡ điều đó, giúp cho họ buông ra đừng vướng mắc vào đó 
nữa. Ví dụ, người bệnh đang buồn lo về gia đình, người hộ niệm tìm cách khuyên họ đừng 

lo buồn về chuyện gia đình nữa… Người bệnh làm được vậy gọi là buông xả vạn duyên. 

Người hộ niệm nên nói những điều thực tế, cụ thể, hợp với từng người, hay hơn là những 
lời khuyên chung chung.  

Thế nào gọi là khuyên chung chung? Ví dụ:  

- Bác Tám ơi!... Buông xả vạn duyên nhé…  

Lời khuyên này không sai, nhưng tác dụng thì yếu chứ không mạnh, vì có thể người 

bệnh không biết buông xả vạn duyên là buông cái gì đây?  

Cho nên, Pháp Hộ-Niệm dạy chúng ta sự thực hành cụ thể, phương pháp đơn giản, 

nhưng hữu hiệu vô cùng. Khai thị cho người bệnh trong Pháp Hộ-Niệm không đòi hỏi 

những lý đạo gì cao siêu, mà cần nên thực tế, ứng hợp với từng người để giúp họ vượt qua 

cảnh khổ đặc biệt đang bao vây họ. Ví dụ, một người đang sợ chết, mình hãy vui vẻ giảng 

giải cho họ biết rằng, vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc không phải là chết. Bị chết chỉ vì 
mê mờ, không biết đường vãng sanh, khi liệng cái thân tàn tạ này sẽ bị nhiều điều khủng 

bố, hãi kinh, sợ sệt mà bị đọa vào những nơi khốn khổ, tối tăm. Còn vãng sanh thì an 

nhiên tự tại, được Phật Bồ-Tát gia trì, được chư Thiên Long Hộ Pháp bảo vệ an toàn đi về 
nơi không còn sanh tử, hưởng tận hạnh phúc cực lạc. Hãy dùng tâm lý khuyến tấn, giảng 

giải cho họ thấy rằng, đây là một cơ hội may mắn vô cùng, quí báu vô cùng để thoát khỏi 

cảnh chết để đi vãng sanh thành Phật. Sợ chết là cái vấn nạn lớn nhất của họ mà ta giúp họ 

giải được, thì có thể giải luôn những chướng nạn khác. Nghĩa là, coi như vạn duyên của họ 
đã được buông xuống vậy.  



9 

 

Vậy thì câu nói “Vạn duyên buông xuống” chỉ là mẫu số chung, nhắc nhở người hộ 

niệm cần chú ý tìm cách hóa giải những vướng chấp mà người bệnh đang mắc, chứ không 

phải nói lên câu này là xong. Nghĩa là:  

Hãy tìm hiểu thử người đó còn quyến luyến con cháu không? – Khuyên mau 

mau buông ra.  

Còn tức giận người hàng xóm nào đó không? – Khuyên mau mau buông ra.  

Còn cất giữ tiền bạc không? – Khuyên mau mau buông ra…  

Phải khuyên họ buông những thứ đó xuống thì mới được vãng sanh. 

Có một sự thật rằng, nhiều người miệng thì nói buông, mà tâm không buông... Đây là 

tự họ chọn lấy sự thất bại, dù có được một ban hộ niệm giỏi đến trợ duyên, họ cũng khó 

tránh con đường đọa lạc. Vậy thì, mong chư vị trong lúc còn đang tỉnh táo này, hãy xét thử 
chính mình còn vướng điều gì, phải lo buông trước đi. Tu hành cần nên thực tế, đừng nên 

lý luận cao siêu quá, cứ nói mãi lời buông xả vạn duyên làm chi mà thực chất một duyên 

cũng không buông được.   

Nói chung, một câu “A-Di-Đà Phật” mà niệm cho vững để cầu vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc, thì nhất định được vãng sanh. Pháp Hộ-Niệm cụ thể, thiết thực nhằm 

giúp cho một người làm được điều này vậy. 

(e): Niệm Phật cầu mua mau bán đắt, thăng quan tiến chức. 

Đúng không? – (Sai). Sai quá rồi!... Ấn Tổ thường nhắc nhở người đời nên đọc Liễu 

Phàm Tứ Huấn. Chư vị có đọc qua tập sách Liễu Phàm Tứ Huấn chưa? Liễu Phàm Tứ 

Huấn chỉ bày về điều gì vậy? Xin thưa, cải tạo vận mệnh đấy.  

Quan chức nhỏ, ông Viên Liễu Phàm làm việc thiện cầu quan chức lớn, sau được 

quan chức lớn. Không có con, ông làm việc thiện, cầu có con, được có con. Tuổi thọ ngắn, 

ông làm việc thiện cầu trường thọ, được trường thọ. Mỗi lần làm thiện, ông phát tâm làm 
đến hàng ngàn việc, lần cuối cùng ông phát tâm làm đến 30 ngàn việc thiện. 

Người có tâm thiện lành niệm Phật rất dễ vãng sanh, rất đáng tiếc cho ông Viên Liễu 

Phàm đã không biết đến đạo lý này!... Ấy thế, Ấn Tổ vẫn khuyên chúng ta nên đọc Liễu 
Phàm Tứ Huấn nhiều lần. Dụng ý là gì vậy? Thực ra sách Liễu Phàm Tứ Huấn dạy về vấn 

đề thiện ác báo ứng rất hay, một bằng chứng rất sống thực về định luật nhân quả.  

Ấn Tổ có giọng nói Sơn Đông rất khó nghe, nên Ngài ít khi thăng đàn thuyết pháp 

trước đại chúng. Ai muốn hỏi đạo thì viết thư, và Ngài cũng dùng thư để trả lời. Vì ít khi 

thăng tòa giảng kinh thuyết đạo, nên Ngài thường ấn tống kinh sách để khuyến tu. Liễu 

Phàm Tứ Huấn là một sách mà Ngài rất đặc biệt chú tâm ấn tống, nhằm giúp cho người 
đời biết cách làm thiện cải đổi vận mệnh, hiểu rõ định luật nhân quả. 

Người đời sau khi nghe Ấn tổ khuyên nên đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, thì có người lại 

dùng sách Liễu Phàm Tứ Huấn thay cho kinh Phật để đọc tụng trong các khóa tu tập hàng 

ngày. Điều này có lẽ khó ai chấp nhận, vì Ngài dạy đọc Liễu Phàm Tứ Huấn để hiểu được 

nhân quả, phải biết tu thiện tích phước hầu cải đổi vận mệnh, chớ Tổ không nói đọc Liễu 
Phàm Tứ Huấn được vãng sanh thành đạo. Nhiều người đã sơ ý tạo nên sự lầm lẫn này 

vậy.  



10 

 

Hộ niệm để cứu huệ mệnh của chúng sanh vãng sanh thành Phật, xin chư vị nên 

nghiên cứu cẩn thận Pháp Hộ-Niệm để làm tròn tâm bồ-đề cao cả này. Có một lần Diệu 

Âm nghe anh Minh Giác tâm sự rất chí lý. Anh đó nói, một bác sĩ muốn chữa được cái 
bệnh của thân xác thôi mà còn phải học 6-7 năm mới làm được, còn hộ niệm là cứu cả huệ 

mạng vạn đời vạn kiếp của con người làm sao chúng ta dám xem thường? Nếu sơ ý không 

chịu học hỏi kỹ, không chịu nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm cẩn thận, thì khó có thể hộ niệm 

như lý như pháp được. Câu nói này hay lắm. 

Hiểu thấu Pháp Hộ-Niệm, chúng ta có thể thấy được đạo lý bao trùm pháp giới. Hành 

đúng Pháp Hộ-Niệm chúng ta có thể cứu huệ mạng của một người.  

Mong chư vị thực hành Pháp Hộ-Niệm thật chính xác, để giúp người vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 99) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

Nam Mô  A-Di-Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 41. Niệm Phật với dụng ý nào mới đúng chánh pháp? 

(f): Người niệm Phật không hồ nghi, không gián đoạn, không xen tạp. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Một pháp môn tự nó chưa hẳn là chánh hay tà, nhưng 

dụng ý của người thực hành nhiều khi biến pháp đó thành tà hay chánh. Ví dụ, như Pháp 

Niệm Phật, Phật dạy rằng niệm Phật không được hồ nghi, nhưng nhiều người niệm Phật 

lại có nhiều nghi vấn trong lòng… Họ đặt câu hỏi rằng, thực sự có cõi Tây-Phương Cực-

Lạc hay không? Có đức Phật A-Di-Đà hay không? Có sự vãng sanh hay không? Là phàm 

phu làm sao lại được trở về miền Cực-Lạc một đời thành đạo? v.v… và v.v… Một người 

niệm Phật mà có những sự hồ nghi này, nếu không được giải tỏa, thì dẫu cho có niệm Phật 

nhiều đi nữa cũng không thể gọi là đúng chánh pháp được.  

Mỗi pháp môn đều có tông chỉ rõ ràng. Tu hành đúng theo tông chỉ là hành chánh 

pháp. Tu hành không đúng theo tông chỉ, thì coi chừng đang hành tà pháp mà không hay. 



11 

 

Tông chỉ của Pháp Niệm Phật là Tín-Nguyện-Hạnh. Tín tâm là điểm quan trọng hàng đầu 

trong tông chỉ của Pháp Niệm Phật. Người niệm Phật mà không có lòng tin, thì dù hình 

thức niệm Phật có như thế nào đi nữa, cũng chưa chắc gì đúng với chánh pháp.  

Chính vì thế, mà xin thưa với chư vị, khi mình gặp được Pháp Môn Niệm Phật đơn 

giản, dễ hành. Ông già bà lão tin tưởng niệm Phật đều có thể thành tựu. Một người Thiên 

Chúa Giáo nếu tin tưởng thành tâm niệm Phật đều có thể vãng sanh. Một vị Bà-La-Môn 

nếu thành tâm niệm Phật cầu vãng sanh đều được bình đẳng sanh về thế giới Tây-Phương 

Cực-Lạc. Những sự thành tựu này đã có chứng thực, mong chư vị phát khởi niềm tin vững 

vàng mới tốt. Người nào thực sự có niềm tin thanh tịnh đều có thể thành tựu đạo quả trong 

Pháp Niệm Phật này. 

Cũng trong pháp Phật, lại có rất nhiều pháp môn đòi hỏi căn cơ rất cao, công phu tu 

hành rất khó, chỉ có các vị thượng căn thượng trí mới có thể thực hành được. Một người sơ 

cơ khi vừa bước chân vào đường đạo, gặp phải những pháp môn cao diệu, lý đạo tối 

thượng, liền nương theo đó tu hành. Có tu hành thì tốt đấy, nhưng càng tu càng thấy khó, 

càng hành càng thấy rối, đường thành tựu càng thấy mờ mịt! Tại sao vậy? Xin thưa rằng, 

chỉ vì quên quán xét đúng đắn đến trình độ căn cơ của chính mình. Đang tu tập những 

pháp khó hành, khó chứng, nay gặp một pháp môn dễ hành, dễ chứng làm cho có người lại 

sinh ra phân vân, ngờ vực: “Làm gì có sự thành tựu dễ dàng vậy!”. Chính vì sự nghi ngờ 

này mà đoạn mất cơ hội thành tựu đạo quả trong một đời này.  

Như vậy, xin chư vị hãy bảo vệ niềm tin, hãy củng cố niềm tin cho vững vàng để đón 

nhận sự thành tựu. Sự thành tựu này không phải là đạt được một cơ nghiệp gì ở thế gian 

này đâu, mà chính là khi mãn cái thân nghiệp báo khổ nạn này mình trở về Tây-Phương 

Cực-Lạc thành Phật.  

Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì một đời thành tựu đạo quả. Đây là lời của đức 

Thế-Tôn dạy trong kinh Niệm-Phật Ba-La-Mật. Mục đích của chư Phật thị hiện tới cõi Ta-

Bà này đều có một mục đích chung, đó là thuyết kinh giảng đạo, hướng dẫn cho chúng 

sanh biết đường niệm Phật cầu về Tây-Phương Cực-Lạc. Vãng sanh về miền Cực-Lạc thì 

nhất định chúng ta thành đạo, khỏi cần lo lắng chi nữa. Mong chư vị chú ý về niềm tin, 

phải vững niềm tin. Điều này vô cùng quan trọng. 

Nói qua không hồ nghi rồi, bây giờ xin nói đến không gián đoạn. Gián đoạn là không 

liên tục. Niệm Phật không gián đoạn là niệm Phật liên tục, đừng để những thứ khác chen 

vào.  

Xin thưa với chư vị, chúng ta là phàm phu tâm trí mê loạn, nghiệp nặng, phước 

mỏng… thực sự khó có ai có thể niệm Phật được liên tục. Nghĩa là thường xuyên bị gián 

đoạn. Ví dụ, đi làm việc mà cứ niệm “A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật…” thì mất việc làm. 

Đang lái xe mà cứ niệm “A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật…”, có lẽ có ngày sẽ vượt đèn đỏ, 

gây tai nạn... Vậy thì làm sao khỏi bị gián đoạn đây? 

 Nhưng thực ra, xin chư vị cũng đừng nên quá lo lắng đến sự gián đoạn này. Phật 

Giáo đại thừa chủ yếu luận về Tâm, lấy Tâm làm chính, chứ không phải luận về Sự. Nghĩa 

là căn cứ vào niềm tin của mình không đủ nên sinh ra gián đoạn. Vì niềm tin không đủ, 



12 

 

nên có lúc thì thích niệm Phật, có lúc thì không thích nữa. Lúc vui thì niệm Phật, lúc buồn 

thì thôi... Nói chung, tất cả đều bắt nguồn từ niềm tin không đủ nên lúc niệm lúc không mà 

thành ra gián đoạn đó thôi.  

Do đó, tạm ngưng niệm Phật khi làm việc, lái xe là chuyện bình thường, khó ai tránh 

khỏi. Sự tạm ngưng này có thể ảnh hưởng đến công phu tu hành, nghĩa là công phu yếu 

chứ khó có thể mạnh được. Nhưng sau giờ làm việc ta lại niệm Phật, hàng ngày thời khóa 

tu tập vẫn chỉ là niệm Phật, thì đây vẫn được coi là liên tục, chứ không phải gián đoạn. Ví 

dụ như tại niệm Phật đường của chúng ta, hễ có đủ người chúng ta tán tụng, pháp khí trang 

nghiêm rồi niệm Phật. Hôm nào thiếu người chúng ta mở máy nương theo để niệm Phật 

công phu. Lúc nào chúng ta cũng niệm “A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà Phật…” cầu vãng sanh 

Tịnh-Độ. Nghĩa là, dưới hình thức nào đi nữa chúng ta vẫn niệm câu A-Di-Đà Phật, 365 

ngày không thực hành một pháp nào khác. Như vậy chúng ta niệm Phật không gián đoạn, 

dù rằng thời khóa tu tập không phải là 24/24.  

Ngài Tịnh-Không có dạy phương pháp “Cửu Thập Niệm”, nghĩa là mỗi ngày niệm 

Phật 9 lần, mỗi lần 10 câu Phật hiệu. Niệm suốt đời như vậy cũng được gọi là niệm liên 

tục. Niệm 10 câu Phật hiệu chưa hết 1 phút, niệm 9 lần thì mỗi ngày niệm Phật không quá 

10 phút vẫn được gọi là không gián đoạn.  

Ngài Từ-Vân Quán-Đảnh Pháp Sư đưa ra phương pháp “Thập Niệm”. Một niệm của 

Ngài là niệm trong một hơi thở. Cứ hít một hơi thiệt dài rồi niệm “A-Di-Đà Phật, A-Di-Đà 

Phật…” đến hết một hơi gọi là một niệm. Mỗi ngày phải niệm 10 lần như vậy. Phương 

pháp này cũng dành cho những người bận bịu, không có giờ lập thời khóa công phu lâu 

hơn, cách niệm này cũng được gọi là không gián đoạn. Vậy thì, xin chư vị đừng quá lo 

ngại khi phải bận bịu làm ăn không có thời khóa niệm Phật liên tục. Xin hãy bảo đảm 

rằng, hễ mỗi lần tu tập là mỗi lần niệm Phật, quyết chí niệm Phật cầu vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc là được. 

Những người mất niềm tin không thể vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc được. Tất cả 

đều do chính niềm tin xây dựng nên, đây là lời dạy của Tổ Sư Mộng Đông. Chỉ vì niềm tin 

không vững nên mới có sự xen tạp. Có một đạo tràng kia đang niệm Phật cầu vãng sanh, 

bây giờ đổi qua tụng chú Đại-Bi 3 năm để giải hết nghiệp rồi sau đó mới niệm Phật. Người 

ta hỏi Diệu Âm như vậy đúng hay sai? Diệu Âm trả lời rằng, tụng Kinh tụng Chú của Phật 

thì đúng, chứ không thể nói sai được, nhưng đúng với những người không vững niềm tin 

vào câu A-Di-Đà Phật. Tìm cách giải nghiệp thì tốt trên phương diện phá nghiệp, chứ 

không phải là điểm mạnh trên đường vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Chư vị hãy nhớ 

lấy điểm này.  

Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là quyết lòng vững vàng dùng Tín-Nguyện-Hạnh 

chuyên nhất mà đi. Pháp Niệm Phật là pháp bao nghiệp, đới nghiệp, vượt qua nghiệp 

chướng để đi vãng sanh. Thành tựu của Pháp Niệm Phật nhờ vào cái niềm tin vững vàng, 

cái sức nguyện tha thiết và một lòng niệm câu A-Di-Đà Phật. Dùng Tín-Nguyện-Hạnh bao 

nghiệp chướng lại, không tạo thêm nghiệp mới, cũng đừng nên đụng chạm tới nghiệp cũ 

làm chi mà tạo duyên cho nghiệp nẩy sinh ra không tốt.  



13 

 

Nghiệp chướng có thể ví như quả bom do chính mình tạo ra. Giờ này xin đừng cài hạt 

nổ vào, đừng bấm nút nó, hãy để nó nằm im một chỗ nào đó đi. Xin chư vị nhớ cho, đã gói 

lại rồi thì gói luôn đi nhé, đừng nên thỉnh thoảng mở ra xem thử, đừng ngứa ngáy tay chân 

lấy búa đập phá nó, đừng liệng vào bếp lửa để tiêu hủy nó, coi chừng nó nổ banh xác mình 

đó. Hễ phá nghiệp thì nghiệp phá mình. Không đủ khả năng phá nghiệp mà tìm cách phá 

nghiệp thì nguy hiểm lắm vậy! 

Hàng phàm phu tội nặng, dẫu cố gắng phá trong 3 đại A-tăng-kỳ kiếp chưa chắc gì 

phá được một phần nhỏ, đừng nói chi 3 năm mà đòi phá tiêu nghiệp chướng. Làm sao biết 

được thọ mạng của mình còn hơn 3 năm mà cố gắng phá nghiệp! Đừng quá mơ mộng, quá 

vọng tưởng mà luống qua cơ hội vãng sanh quý báu này.  

Nhiếp tâm niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tịnh-Độ chính là đới nghiệp vãng sanh, an 

toàn đi trên núi nghiệp về tới miền Cực-Lạc thành đạo vậy. Chỉ có Pháp Niệm Phật mới có 

thể làm được việc này. Xin vững tin lời Phật dạy. 

(g): Niệm Phật không được uống thuốc, vì còn uống thuốc thì còn sợ chết. 

Đúng hay sai? – (Sai). Quá sai!... Xin chư vị đừng quá nhiệt tâm mà đưa tới chỗ sơ 

suất, không tốt. Đã từng có một vài ban hộ niệm đưa ra quy định rằng, nếu muốn được ban 

hộ niệm tới trợ duyên, thì nhất định bắt đâu từ đây người bệnh không được uống thuốc 

nữa. Đây là quy luật tự ban hộ niệm đó đặt ra, chứ trong kinh Phật và tài liệu của chư Tổ 

chưa bao giờ cấm người bệnh uống thuốc.  

Đau bệnh mà cấm người bệnh uống thuốc thì trái với luật pháp xã hội, không hợp với 

cuộc sống tự nhiên. Phật pháp bất ly thế gian pháp. Hộ niệm cũng không phải làm điều 

ngược với thế gian, không thể cực đoan mà sai phạm đến quy luật xã hội. “Tứ sự cúng 

dường” cho chư Tăng, Phật dạy có 4 món: chỗ ở, y phục, thức ăn và thuốc men. Chư Tăng 

Ni khi đau bệnh cũng phải dùng thuốc, cớ chi ta cấm người bệnh dùng thuốc. Chư Tổ dạy, 

đau bệnh có thể dùng thuốc, nhưng đừng quên niệm Phật cầu vãng sanh, chứ không phải 

cấm dùng thuốc. 

Bây giờ có vấn đề nẩy sinh, dùng thuốc thì giết hại vi trùng, phạm tội sát sanh, còn 

không dùng thuốc thì chẳng khác gì tự tử? Vậy chúng ta phải làm sao đây? Bác sĩ khám 

thấy trong bụng đứa con của mình có giun lãi, cứu con thì phải diệt giun lãi liên quan đến 

giới sát, không diệt giun lãi thì đứa con chết. Chư vị sẽ chọn cách nào?  

Tự tử Phật không cho phép. Không cứu đứa con thì bất nhân. Tu hành theo Phật mà 

không có lòng nhân từ, thì chắc chắn Phật Giáo sẽ không còn ai chấp nhận nữa.  

Chúng ta nên lượng định rõ ràng vấn đề, cần biết đâu là chính, đâu là phụ. Nhà Nho 

dạy xử sự phải có Trung có Thứ. Trung là chính, Thứ là phụ. Trong Phật Giáo thì có 

Chánh, có Y. Chánh là “Chánh-Báo”, hoặc là điểm chính, “Y” là “Y-Báo”, hoặc là hoàn 

cảnh chung quanh. Chánh-Báo có thể chủ động tạo tác, ảnh hưởng đến Y-Báo nương đó 

mà chuyển hóa theo.  

Tu hành phải tự mình giác ngộ để thành tựu, chúng sanh nương theo đó mà hưởng lợi 

lạc, chứ không thể bất cẩn thả trôi huệ mạng theo dòng sanh tử đọa lạc. Hòa Thượng Tịnh 

Không có đưa ra cách giải quyết vấn đề này, là chúng ta hãy tụng kinh niệm Phật, làm việc 



14 

 

công đức hồi hướng cho những chúng sanh này, cầu nguyện cho chúng trong tai nạn này 

được trưởng thừa Phật lực, vãng sanh Tịnh-Độ, rồi sau đó uống thuốc. Lời dạy này rất hay, 

ứng đối bất cứ tình huống nào cũng không mất lòng từ bi của đạo Phật, chứ đừng nên quá 

cực đoan đưa ra những quy định không hợp theo lẽ tự nhiên, khiến cho người thế gian xem 

thường đạo Phật. Thật không tốt vậy.  

(h): Đau bệnh không uống thuốc để chịu chết là hành động tự tử, sai với chánh pháp. 

 Đúng không? – (Đúng). Không uống thuốc để chết là hành động tương tự như tự tử. 

Không tốt!... Tuy nhiên, có những trường hợp đặc biệt, chúng ta cũng có thể tùy duyên, 

hoặc thông cảm. Ví dụ, như một người bệnh ung thư đã đến giai đoạn cuối, không còn 

cách nào cứu chữa được nữa, nghĩa là họ đang từng ngày nằm chờ cái chết đến. Nếu người 

này không muốn dùng thuốc chạy chữa theo kiểu cầu may, còn nước còn tát, lại thêm 

những tác hại phụ của thuốc làm cho thân xác đau đớn hơn, không thể tập trung tinh thần 

niệm Phật cầu vãng sanh được, nên phát tâm niệm Phật cầu vãng sanh. Điều này chấp 

nhận được. Một người đang đối diện từng ngày với cái chết mà có tinh thần vững vàng, 

niềm tin sâu sắc về Phật pháp, tâm lực mạnh mẽ, phát tâm niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-

Độ, thì ứng hợp trọn vẹn với đại nguyện độ sanh của A-Di-Đà Phật. Sự tự nguyện ngừng 

dùng thuốc thang trong trường hợp này không mang ý nghĩa tiêu cực, chúng ta nên hoan 

hỷ, ủng hộ tinh thần, cố gắng hộ niệm giúp họ hoàn thành tâm nguyện vãng sanh.  

Chư Tổ dạy, khi đau bệnh dùng đến thuốc để chữa trị là điều tốt, nhưng tinh thần phải 

vững vàng, không quên niệm Phật cầu vãng sanh. Vì thế, đối với vấn đề không cần dùng 

thuốc chữa trị, người hộ niệm phải cẩn thận, không nên xúi dục bừa bãi. 

Có người quá tha thiết việc vãng sanh, nhưng bị bệnh hoạn nằm mãi trên giường mấy 

năm trường chưa đi vãng sanh được, mới thầm phát tâm nhịn ăn nhịn uống để chết cho 

sớm mà đi vãng sanh. Hành động này cũng không đúng chánh pháp. Thọ mạng đã có phần 

số rồi, xin chư vị phải giữ tâm hồn an nhiên tự tại, mọi sinh hoạt phải thuận theo lẽ tự 

nhiên, chỉ cần thêm phần chí thành tinh tấn niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc 

là được. Vãng sanh cần đến tinh thần tỉnh táo, đầu óc minh mẫn để theo A-Di-Đà Phật đi 

vãng sanh. Một người thiếu ăn, bị đói khát, kiệt sức nằm mê man bất tỉnh thì làm sao có 

thể sáng suốt chọn lựa con đường siêu sanh Tịnh-Độ?  

Vậy thì, cần khuyến tấn mọi người hãy hưởng trọn vẹn thọ mạng của mình. Người hộ 

niệm chỉ ủng hộ tinh thần của họ cho vững vàng, niềm tin vững vàng, sức nguyện tha thiết, 

quyết tâm lão thật niệm Phật là tốt. Cố gắng giúp cho mọi người thực hành trọn vẹn 3 

điểm Tín-Nguyện-Hạnh, thì sẽ cứu được người vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  

Pháp Hộ-Niệm hợp với thế gian pháp, hợp với Phật pháp, hoàn toàn dung hợp cả đạo 

lý của thế gian và xuất thế gian. Mong chư vị theo đúng chánh pháp hộ niệm cho nhau 

vãng sanh thành Phật. Công đức vô lượng.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 



15 

 

(Tọa đàm 100) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 41, câu (i): Đau bệnh cần phải uống thuốc, nhưng vẫn quyết lòng niệm 

Phật cầu vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Ngày hôm qua có câu: “Bệnh đừng uống thuốc vì 

uống thuốc là còn cầu hết bệnh”, tinh thần này cực đoan sai lầm!... Đau bệnh mà không 

uống thuốc để chết chẳng khác với hành động tự tử. Hôm nay có câu: “Đau bệnh cần phải 

uống thuốc, nhưng vẫn quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh”, câu này thật chính xác. 

Nhiều người nói rằng uống thuốc thì giết vi trùng. Giết vi trùng là giết chúng sanh. Như 

vậy thì phạm giới sát sanh, không có lòng từ bi. Vấn đề này trả lời làm sao đây? Đúng là 

chấp lý bỏ sự, cài nhau vào thế khó xử quá!...  

Xin thưa với chư vị, vi trùng là loại chúng sanh vi trần sơ cấp, nhưng thường tạo tai 

họa nghiêm trọng đến môi trường sống khác. Nhiều loại vi trùng gây tác hại lớn lao cho 

mạng sống con người, nếu người học Phật mà không dùng thuốc chữa trị các căn bệnh, thì 

Phật Giáo chúng ta sẽ trở thành một đạo giáo cực đoan, ngoan cố, không hợp với lối sống 

bình thường của con người, chắc chắn bị loài người tẩy chay. Đã bị loài người tẩy chay thì 

làm sao gọi là chánh giáo, làm sao có thể tồn tại được. Hơn nữa, xin thưa với chư vị, vạn 

loài chúng sanh mỗi loài đều có nghiệp duyên riêng. Ngăn chặn ác nghiệp của chúng sanh 

là giúp tiêu tai giải nạn cho chúng sanh, tạo nên cộng nghiệp tốt. Chúng ta hàng ngày niệm 

Phật hồi hướng cho pháp giới chúng sanh là nhắm tới vấn đề này đây. Chúng sanh vô 

duyên hay hữu duyên, nghịch duyên hay thuận duyên, tất cả đều quây quần trong tác 

nghiệp sanh tử luân hồi, thật khó bề trọn vẹn. Trong kinh Địa-Tạng Bổn Nguyện Phật dạy 

rằng, sống trong thế giới ngũ trược ác thế này, khởi tâm động niệm không có gì có thể 

thoát khỏi tạo tác nghiệp chướng. Thế giới này đúng là khổ nạn!...   

Ví dụ như mình ăn một trái dưa, chúng ta đâu có ngờ rằng, người trồng dưa đã giết 

hại biết bao nhiêu con sâu, con rầy mới dành được một quả dưa cho ta ăn. Mình trồng một 

luống rau cải nhỏ, biết bao nhiêu con giun, con trùng bị mất mạng… Rõ ràng sống trong ở 

thế giới này, muốn làm thiện làm lành khó khăn vô cùng, không dễ gì được tròn vẹn. Phật 

dạy, khởi tâm động niệm không gì là không tạo nghiệp là vì vậy. Cộng nghiệp của chúng 

sanh vốn đã tạo tác tràn đầy ác nghiệp, quả báo thật sự quá hiểm nguy. Chính vì thế tốt 

nhất là ta hãy quyết tâm đi về Tây-Phương Cực-Lạc là tốt nhất. 

Nhiều người còn cho rằng, rau xanh vẫn có sự sống, tại sao phải ăn nó. Chấp vào sự 

sống của rau cải thì đưa đến chỗ bế tắc!... Không ăn thì tự tử, ăn vào thì tâm không an!... 



16 

 

Tu hành mà chấp lý thì sai lắm vậy!... Thôi bây giờ chúng ta hãy ăn uống bình thường để 

sống, vẫn phải uống thuốc để chữa trị bệnh hoạn, nhưng mỗi lần ăn uống, dùng thuốc như 

vậy đều nên niệm Phật, nghĩ đến vô lượng những vi sinh vật chuyển đổi theo nghiệp duyên 

của chúng, cầu nguyện cho tất cả chúng sanh thoát vòng sanh tử, vãng sanh về Tịnh-Độ, 

đó là người biết tu hành vậy. Hãy hồi hướng công đức cho pháp giới chúng sanh sớm có 

cơ hội giải thoát, đừng sanh lại làm loài vi trần nhuyễn động nữa là tốt rồi.  

Một vấn đề khác có thể trở thành sự tranh cãi, xin nêu ra đây để chúng ta suy xét, đó 

là những chiếc trống làm bằng da thú được sử dụng thành một loại pháp khí để hành lễ 

trong các đạo tràng. Có người hỏi, tu hành tại sao lại giết hại chúng sanh, lấy da làm pháp 

khí. Không phải là tàn nhẫn lắm sao?!...  

Thực sự, nếu người tu hành giết hại chúng sanh để lấy da làm trống mà đánh trong 

các đạo tràng thì quả là tàn nhẫn! Nhưng trên thực tế thì khác hẳn, không phải người tu 

hành giết trâu bò lấy da làm trống, mà chính con người ở thế gian vốn sẵn thiếu lòng từ bi, 

quá tham lam đã giết hại vô số chúng sanh để ăn thịt, rồi tận dụng xương, da, lông, sừng 

của chúng làm đủ mọi vật dụng như giày dép, túi xách, áo quần, v.v… Các chiếc trống 

trong những đạo tràng cũng ở trong số vật dụng nhiều vô lượng vô biên sản sinh từ lòng 

tham của loài người, chứ không phải người tu hành giết hại chúng sanh để lấy da làm 

trống dành cho các đạo tràng sử dụng đâu. 

Con người vốn tạo tác ác nghiệp, gây đau khổ cho chúng sanh, tạo ra mối hận thù 

chập chùng không còn cách hóa giải. Hàng vạn chiếc trống dùng trong mục đích khác đều 

vang lên âm thanh oán hờn bất tận, thì những chiếc trống tình cờ biến thành loại pháp khí 

trong những đạo tràng, ngày ngày giúp cho đại chúng tu hành tạo công đức, vô tình chính 

những con vật có miếng da này đã được duyên lành hưởng nhiều công đức, nhờ công đức 

này mà chúng tiêu tai giải nạn, được chuyển đổi cảnh giới tốt hơn chăng.   

Vậy thì, người nào lạm dụng sanh mạng chúng sanh để kiếm lợi phải tự nhận lấy 

nhân quả báo ứng, còn người tu hành chúng ta không được sát hại sinh vật, mà luôn tùy 

duyên tiêu túc nghiệp, đem công đức hồi hướng cho chúng sanh hữu duyên hay vô duyên 

đồng hưởng lợi lạc là được rồi vậy.  

(j): Niệm Phật cầu cho hết nghiệp chướng để được vãng sanh an toàn. 

Đúng không chư vị? – (Sai). Niệm Phật cầu cho hết nghiệp chướng thì vô tình người 

niệm Phật đã biến pháp môn “Đới Nghiệp Vãng Sanh” thành pháp “Tiêu Trừ Nghiệp 

Chướng”. Biến pháp “Nhị Lực” thành pháp “Tự Lực”.  

Niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì thực hành đúng theo pháp “Nhị 

Lực”, nghĩa là dùng Tín-Nguyện-Hạnh của mình để cảm ứng đến đại nguyện của đức Phật 

A-Di-Đà tiếp độ mình vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Niệm Phật để cầu tiêu trừ nghiệp 

chướng, đoạn nghiệp-hoặc chứng lấy chơn-thường thì không đúng theo tông chỉ của pháp 

“Nhị Lực Vãng Sanh”, mà biến thành một pháp “Tự Lực Tu Chứng”. Ngài Ấn Quang dạy, 

niệm Phật cầu hết bệnh, niệm Phật cầu chứng đắc, niệm Phật không cầu vãng sanh thì biến 

câu Phật hiệu thành một loại câu thoại đầu. Những vị tu Thiền dùng câu thoại đầu để nhiếp 



17 

 

tâm vào đó mong chế ngự vọng tưởng, tạo tâm thanh tịnh để đi vào Định. Định sinh Huệ. 

Đây là pháp tự lực tu chứng, chứ không phải pháp nhị lực vãng sanh.  

Đúng theo Pháp Môn Niệm Phật vãng sanh, thì hành giả phải niệm Phật cầu vãng 

sanh, lòng thành tất cảm ứng, tự câu A-Di-Đà Phật phát quang tiêu trừ túc nghiệp, đúng 

như lời Ấn Tổ dạy:  

Niệm Phật phương năng tiêu túc nghiệp, 

Kiệt thành tự khả chuyển phàm tâm.  

Chứ không phải niệm Phật cầu hết nghiệp thì được tiêu hết nghiệp. Nếu niệm Phật 

chỉ để cầu hết nghiệp, cầu lành bệnh… thì người niệm Phật đã dồn hết tâm pháp của câu 

A-Di-Đà Phật vào cái thân vô thường bất tịnh này, thành ra bị lạc mất con đường vãng 

sanh Tịnh-Độ. Hành sai pháp môn thì không thể thành tựu. 

Hiểu được như vậy, chúng ta nên thực hành đúng tông chỉ của Pháp Môn Niệm Phật, 

nghĩa là niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, chứ không phải niệm Phật cầu 

tiêu trừ nghiệp chướng. Người nào có đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh, thành tâm niệm một câu 

A-Di-Đà Phật, thì từ một câu Phật hiệu phá tan nghiệp chướng trọng tội đã tạo ra trong 80 

ức kiếp. Nghĩa là nghiệp chướng tự tiêu trừ, chứ không phải do cầu mà được. Mong chư vị 

nhớ cho, đừng nên sơ ý mà đường tu hành bị lệch lạc.   

(k): Niệm Phật cầu cho hết vọng tưởng mới có thể được vãng sanh. 

Đúng không? – (Sai). Nếu niệm Phật cầu cho hết vọng tưởng mà thực sự hết vọng 

tưởng thì cũng nên cầu. Nhưng coi chừng, niệm Phật nhằm để cầu hết vọng tưởng lại là 

một sự vọng tưởng trong Pháp Môn Niệm Phật. Xin nhớ cho, người phàm phu đang nhiều 

vọng tưởng mà cầu cho hết vọng tưởng là vo tình tạo thêm một cái vọng cầu nữa. Vọng 

chồng lên vọng. 

Chư Tổ dạy, niệm Phật cầu vãng sanh mới được vãng sanh. Vãng sanh thì thành tựu 

đạo quả. Xin nhớ kỹ điểm này.  

Ngài Hạ Liên Cư nói, niệm Phật không được cầu hết vọng tưởng thì mới hết vọng 

tưởng, niệm Phật không cầu “Nhất Tâm Bất Loạn” thì mới có thể “Nhất Tâm Bất Loạn”, 

niệm Phật chỉ cầu vãng sanh Tây Phương Cực Lạc mới là đúng phương pháp của Phật đưa 

ra. Nhắc đi, nhắc lại, nhắc lên, nhắc xuống vẫn là 3 điểm Tín-Hạnh-Nguyện. Xin chư vị 

làm cho vững tông chỉ này thì hy vọng tràn trề chúng ta được vãng sanh như rất nhiều 

người đã được vãng sanh khắp nơi. Còn đi lạc đường thì tự mình chịu lấy chướng nạn. 

Xin đừng biến Pháp Niệm Phật thành pháp tu tự lực. Tự lực tu chứng đối với hàng 

căn cơ cao thượng các Ngài có thể thành tựu. Hàng hạ căn mà chạy theo đường tu tự lực, 

rời xa đại nguyện độ sanh của đức Phật A-Di-Đà, thì vô lượng kiếp nữa chưa chắc gì được 

thành tựu đường tu, biết chừng nào mới về tới được Tây-Phương Cực-Lạc để chứng quả 

Vô Sanh đây?  

(l): Niệm Phật phải "Nhất Tâm Bất Loạn" mới được vãng sanh.  

Đúng không? – (Sai). Sai tức là không đúng. Không đúng ở chỗ nào? Không phải chỉ 

có người niệm Phật chứng đến cảnh giới “Nhất Tâm Bất Loạn” mới được vãng sanh. Nếu 



18 

 

bảo rằng niệm Phật phải “Nhất Tâm Bất Loạn” mới được vãng sanh, thì Pháp Niệm Phật 

không thể gọi là pháp dễ hành, chư Tổ không thể nói lời: “Muôn người niệm Phật muôn 

người vãng sanh” được. Cho nên, nếu đổi lại câu này rằng: “Niệm Phật được “Nhất Tâm 

Bất Loạn” thì an nhiên tự tại vãng sanh, không cần đến hộ niệm nữa”, thì đúng. “Niệm 

Phật được “Nhất Tâm Bất Loạn” rồi thì không cần ai tới khai thị hướng dẫn nữa làm 

chi”, thì đúng. “Niệm Phật được “Nhất Tâm Bất Loạn” thì muốn đi thì đi, muốn ở thì ở, 

vãng sanh muốn đứng thì đứng, muốn ngồi thì ngồi, có thể biểu diễn sự vãng sanh theo ý 

muốn”, thì đúng… Còn nói rằng: “Niệm Phật phải “Nhất Tâm Bất Loạn” mới được vãng 

sanh” thì không đúng vậy.  

Xin chư vị nhớ cho, vãng sanh có nhiều diện, ngoài Chánh-Niệm vãng sanh, còn có 

Vô-Ký vãng sanh, Ý-Niệm vãng sanh, Tán-Tâm vãng sanh, Sám-Hối vãng sanh, v.v… 

Trong kinh gọi chung là “Đới Nghiệp Vãng Sanh”. Vãng sanh có Tam Bối Cửu Phẩm. 

Tam Bối là 3 bậc: Thượng-Trung-Hạ Bối. Mỗi Bối có 3 phẩm: Thượng-Trung-Hạ Sanh, 

gọi là 9 phẩm vãng sanh. Mỗi phẩm đều có đới nghiệp nhiều ít khác nhau.  

Những người mà chúng ta hộ niệm được vãng sanh, có thể nói rằng, hầu hết đều 

thuộc vào hàng bình dân phàm phu, nhờ pháp đới nghiệp mới được vãng sanh đấy. Không 

tán tâm thì cũng loạn tâm vãng sanh, không ý niệm thì cũng sám hối vãng sanh, v.v… 

Không dễ gì có nhiều trường hợp an nhiên đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh tự tại như lý 

thuyết đâu. Tại sao vậy? Tại vì nghiệp chướng sâu nặng, họ ra đi trong bệnh khổ, những 

cơn đau đớn làm cho nếu không khổ não cũng phải mệt lả người!... Oán thân trái chủ công 

phá, trả thù đòi nợ làm cho nếu không loạn tâm cũng phải bị hoảng kinh, khủng bố!… 

Hàng phàm phu nhất định phải chịu tình huống khổ nạn này, nếu không nhờ hộ niệm làm 

sao họ có thể giữ được chánh niệm để vãng sanh?  

Trước đây Diệu Âm có lần tình cờ gặp duyên hộ niệm cho một vị kia đang bị oán 

thân trái chủ nhập thân phá hoại. Khi Diệu Âm đến nơi thì thấy đã có 6 vị Thầy đang lập 

đàn hóa giải từ sáng sớm đến giờ. Vị oán thân này chính là thai nhi trên 7 tháng tuổi đã bị 

người mẹ đó phá bỏ gần 2 năm về trước. Diệu Âm cùng một số đồng tu cũng nương theo 

đó cùng chắp tay cầu nguyện Tam Bảo gia trì. Nhưng cuộc hóa giải không thành công, đến 

chiều tối các Thầy đành phải ra về và nhắn lại gia đình cùng đồng tu rằng: “Chư vị hãy hộ 

niệm đi. Khi nào Cô này ra đi hãy đốt bài vị giùm cho chúng tôi nhé”. 

Gặp phải tình huống khó khăn bất ngờ, người bệnh vẫn đang bị chướng nạn, quý 

Thầy đã ra về rồi, gia đình vô cùng rối rắm và nhìn đến ban hộ niệm cầu xin giúp đỡ, Diệu 

Âm đành phải mạnh dạn dùng cách điều giải trong Pháp Hộ-Niệm để thử hóa giải oán nạn, 

chứ không biết cách nào khác hơn. Diệu Âm xin mọi người cùng thành tâm đứng niệm 

Phật hỗ trợ, rồi đứng ra tâm sự, năn nỉ vị nhập thân. Diệu Âm chỉ biết lấy lòng thành ra 

khuyên can, đem chút đạo lý vãng sanh ra van xin vị đó buông bỏ oán thù, cùng nhau niệm 

Phật cầu về Tây-Phương Cực-Lạc để cùng thoát nạn. Chỉ vậy thôi, nhưng không ngờ, 

khoảng một tiếng đồng hồ thì vấn nạn đã được giải quyết êm xuôi. Vị oán thân đang dựa 

xác đã chấp nhận buông tha, không còn dựa thân nữa. Diệu Âm đứng bên cạnh, cầm tay, 

xoa mặt, cố gắng giúp cho người bệnh bình tĩnh, vui vẻ trở lại tình trạng bình thường... 

Thật sự cách điều giải của Pháp Hộ-Niệm có tác dụng bất khả tư nghì. 



19 

 

Sau đó người bệnh nhẹ nhàng buông báo thân ra đi. Tắt hơi xong thì thân tướng bắt 

đầu chuyển tốt lên, có thể thấy rõ rệt sự chuyển biến trong từng 15 phút một. Diệu Âm 

đứng bên cạnh đã đếm được từng phút sự chuyển đổi này, thời gian khoảng 1 giờ 15 phút 

thì toàn thân đã chuyển tốt, sắc mặt không còn nét bệnh hoạn đau khổ nữa, mà trở lại 

nguyên vẹn là một cô gái bình thường, khá xinh xắn, đang mỉm cười sau khi đã tắt hơi. 

Thân sắc tiếp tục tươi nhuận, mềm mại. Cô Trần Kim Phượng vãng sanh thật bất khả tư 

nghì!... Một cuộc Niệm Phật Hộ Niệm Vãng Sanh quá tuyệt vời. Nhiều người chứng kiến 

quá hoan hỷ mà nói lên lời này: “Cuộc hộ niệm vãng sanh giống như một cảnh được dàn 

dựng để đóng phim vậy!...”.  

Hàng phàm phu thường xuyên bị nghiệp chướng hành hạ, bị oán thân trái chủ báo 

hại, bị trăm rối ngàn lo trói quyện, làm sao có thể tự thoát được ách nạn. Nếu không được 

hộ niệm như lý đúng pháp, thì làm sao có thể có được cơ hội vãng sanh Tịnh-Độ? Dễ gì 

thấy được một người ra đi lưu lại tướng lành bất khả tư nghì? 

(m): Người niệm Phật khi lâm chung giữ vững đầy đủ tín nguyện hạnh thì được vãng 

sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nhắc đi, nhắc lại, nhắc lên, nhắc xuống cuối cùng vẫn 

quay về 3 điểm: Tín-Nguyện-Hạnh. Người nào giữ được tín tâm vững vàng, tha thiết cầu 

vãng sanh Tịnh-Độ, càng đau càng muốn vãng sanh, càng bệnh càng muốn vãng sanh. 

Người nào giữ được ý niệm này và tranh thủ từng hơi thở để niệm câu “A-Di-Đà Phật”. 

Đau bệnh niệm không nổi thì nghe đại chúng niệm mình ráng niệm theo, chí thành chí 

kính tu niệm như vậy là đủ vãng sanh rồi. Xin đừng lý, đừng luận, đừng tranh, đừng cãi, 

đừng hơn thua nữa thì đường vãng sanh thành Phật ở ngay trước mũi bàn chân. Xin chư vị 

nắm cho chắc chiếc chìa khóa này nhé.  

Tín-Hạnh-Nguyện được vãng sanh. Cầu mong cho tất cả mọi người ai ai cũng được 

vãng sanh cao phẩm. Cao vút!...  

Nam Mô A-Di- Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 101) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 



20 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 41, những dòng cuối cùng, vấn đề thứ tư: Những điều gì có thể gây 

chướng ngại việc vãng sanh? 

 Chư vị nào muốn vãng sanh thì những vấn đề này nên đặc biệt chú ý tránh nhé. Tập 

sách này thực sự đã nêu ra những vấn đề rất chi tiết và cụ thể để cho chúng ta có ý thức rõ 

ràng hầu thực hiện thành công sự vãng sanh. Những vấn đề này không khó hiểu, không xa 

lạ, nhưng lại là những điều mà một người muốn vãng sanh cần phải lưu ý. Tất cả vấn đề 
nêu ra sau đây đơn giản, đúng hay sai đều có trả lời rõ ràng minh bạch. Mong chư vị cố 

gắng tiếp thu, đừng sơ ý bỏ lỡ cái cơ hội vãng sanh này, uổng lắm đấy.  

(a): Niệm Phật cầu phước, cầu lộc, cầu hết bệnh sẽ gây chướng ngại cho việc vãng 

sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ ràng như vậy. Niệm Phật để cầu xin phước lộc, 

cầu hết bệnh… thường thường mất vãng sanh nhiều lắm chư vị ơi! Những sự cầu xin này 

có gì xấu xa mà lại mất vãng sanh vậy? Xin thưa rằng, tất cả cảnh giới trong tương lai đều 

do chính tâm nguyện của mình thực hiện lấy. Khi một cơn bệnh xảy ra, nếu cơn bệnh này 
lại là lần cuối cùng trong đời, nghĩa là sau đó sẽ chết, mà mình còn cầu xin sống thêm vài 

chục năm nữa để hưởng phước, thì khi tắt hơi ra đi nhất định mình không được vãng sanh. 

Khi buông bỏ báo thân mà mình không cầu nguyện vãng sanh, thì nhất định không có vị 

Phật nào lại bắt buộc mình phải vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được.  

Niệm Phật để cầu phước, cầu lộc, cầu tài, cầu cho thân thể tráng kiện… thì khi buông 

báo thân ra đi, tâm mình sẽ nương theo cảnh giới tương ứng đó mà đi. Ý niệm này gọi là 
“Dẫn Nghiệp”, nó dẫn mình đi tới những cảnh giới khác tương ứng với ý niệm, chứ không 

thể theo đường vãng sanh Tịnh-Độ được. Ví dụ, niệm Phật cầu phát tài thì liên quan đến 

lòng tham, tham lam thì tương ứng với cảnh giới ngạ quỷ, khi chết phải thành loài ngạ 

quỷ, chứ không thể vãng sanh. Nếu lúc buông báo thân đó, mà mình không cầu cái gì 
khác, cứ một lòng một dạ niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì chính cái 

tâm nguyện này sẽ tiếp dẫn mình đi về Tây-Phương Cực-Lạc. Có dịp chúng ta sẽ khai thác 

đạo lý này và sẽ hiểu đến chỗ cao siêu cùng cực của Pháp Hộ-Niệm. Phật dạy: “Nhất thiết 
duy tâm tạo”. Tất cả đều do chính tâm mình tạo ra cảnh giới tương lai. Hộ Niệm là giúp 

cho người ra đi thực hiện đạo lý này trong thời điểm quyết định cảnh giới tương lai. Trong 

nhiều kinh điển của Phật, nhất là kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật dạy rất cụ thể rằng, một người 

tu hành làm thiện nhằm cầu phước, cầu tài, cầu lộc… Nói chung là cầu phước báu Nhân-
Thiên thì không được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, mặc dù sự cầu xin này đối với thế 

gian hoàn toàn không có gì là xấu, nhưng đối với đường vãng sanh thành đạo thì bị lạc khá 

xa. Mong chư vị chú ý điều này để đường tu thẳng tắt, đưa huệ mạng của mình vững vàng 
trên con đường giải thoát. Đừng nên sơ ý mà oan uổng một đời tu hành đấy.  



21 

 

(b): Gia đình cản trở, bạn hữu nói chuyện sai lầm, đồng tham tạo nghịch duyên… 

làm chướng ngại việc vãng sanh Tịnh-Độ. 

Đúng không chư vị. – (Đúng). Chính vì thế, trong Pháp Hộ-Niệm có một điều quy 

định là khi bắt đầu hộ niệm, gia đình cần phải hạn chế vấn đề thân nhân, bà con, bạn hữu, 

đồng tham… trực tiếp nói chuyện với người bệnh. Nếu sơ ý để nhiều người tới trực tiếp 
thăm hỏi thường xuyên, coi chừng người bệnh sẽ mất vãng sanh. Đối với người thế gian 

thì chuyện tình thâm cốt nhục, bạn hữu tri kỷ tới thăm viếng, an ủi, chia đau sẻ buồn là 

điều bình thường, nhưng không ngờ chính sự tiếp xúc này thường phá tan tâm đạo của 

người bệnh, đánh mất cơ hội vãng sanh mà hồi giờ ít ai ngờ đến.  

Vậy thì, khi hộ niệm, những điều này ban hộ niệm cần nên chú ý nói rõ cho gia đình 

biết trước, để cho cuộc hộ niệm dễ được thành công hơn, đừng nên quá lỏng lẻo mà biến 
công sức hộ niệm thành thứ công việc của loài dã tràng se cát biển đông. Lỏng lẻo về quy 

luật thì hộ niệm cho một người thành tựu sự vãng sanh khó lắm đó chư vị ơi!...  

Anh Minh Giác ở Vũng Tàu, là trưởng một ban hộ niệm, khi chia sẻ về Hộ Niệm đã 

nói rất hay. Anh nói đại ý rằng, một người bác sĩ phải học ít ra cũng 6-7 năm mới có 

quyền đi trị bệnh cho người ta, dù rằng đây chỉ mới là phần thân bệnh thôi, còn người hộ 

niệm là cứu cả cái huệ mạng của người đó vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành Phật 
mà chư vị không chịu nghiên cứu cẩn thận Pháp Hộ-Niệm, thì làm sao hộ niệm như lý như 

pháp được. 

Nhiều người sơ ý không nghiên cứu kỹ Pháp Hộ-Niệm, vừa biết sơ qua liền đi hộ 

niệm cho người, thường thường không nghiêm chỉnh áp dụng đúng quy tắc của Pháp Hộ-

Niệm… Cứ tưởng rằng, bất cứ trường hợp nào cũng phải hộ niệm mới thể hiện lòng từ bi 

của người tu hành, không ngờ hộ niệm càng nhiều càng để lại hậu quả tệ hại, càng làm cho 
chúng sanh không còn tin tưởng vào Pháp Hộ-Niệm nữa, làm cho Pháp Hộ-Niệm dễ dàng 

bị rơi vào mạt pháp, đoạn mất cơ duyên vãng sanh của chúng sanh sau này mà không hay.  

Tại sao vậy? Xin chư vị nhớ cho, nghĩ sao làm vậy là sự pha tạp vô cùng tai hại. Xen 

tạp quá nhiều, thì sai lầm cũng quá nhiều, đưa đến Pháp Hộ-Niệm mất dần chánh pháp. 

Người hộ niệm làm sai dẫn đến thất bại ê chề rồi đổ thừa cho Pháp Hộ-Niệm không linh 

nghiệm, đưa đến tình trạng mất niềm tin. Người hộ niệm mất niềm tin, đại chúng cũng mất 
niềm tin.  

Vậy thì, xin chư vị hộ niệm chú ý, hãy y giáo lời Phật, lời Tổ mà làm, chớ nên tự ý 

thêm bớt, chớ nên nghĩ sao làm vậy, chớ thấy điều gì hay ho đưa vào, chớ thấy điều gì khó 

khăn bỏ ra… Tự ý thêm vào bớt ra chẳng khác gì làm cho Pháp Hộ-Niệm nhanh chóng 

biến thành tà pháp, khiến cho một đại pháp cứu tinh cho chúng sanh này sẽ sáng nở tối tàn, 

nhanh chóng mai một đi trong một thời gian ngắn ngủi, không còn tiếp tục xuất hiện dài 
lâu trên thế gian này, khiến cho chúng sanh tương lai không còn có cơ hội được cứu độ…  

Trong nội dung của đoạn này nhắc nhở người hộ niệm về quy luật tiếp xúc người 

bệnh. Không thể chiều theo thế tục mà dễ dãi để cho bạn hữu, đồng tham, những người 

không biết hộ niệm, thường xuyên tiếp xúc trực tiếp với người đang được hộ niệm. Lời 

nói, cử chỉ, sự khuyên bảo của người thế gian thường không hợp với chánh pháp, mau 

chóng phá tan tâm đạo người bệnh, dễ dàng đánh mất cơ hội vãng sanh của người bệnh. 
Xin đặc biệt chú ý đến về vấn đề này. 



22 

 

(c): Lâm chung bệnh khổ hành hạ, nghiệp chướng bức bách… làm cho tâm hồn điên 

đảo quên mất niệm Phật cầu vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Tất cả những vấn đề này chư vị phải chuẩn bị trước đi 

nhé. Diệu Âm dám đoán rằng đến 99% mỗi người chúng ta đều gặp phải đấy. Bây giờ ngồi 

đây mình nói hay lắm, nhưng đến lúc gặp phải bệnh khổ hành hạ có lẽ sẽ khác đi nhiều 
lắm đấy. Xin thưa rằng, “Lâm chung bệnh khổ hành hạ” là điều mà người phàm phu khó 

tránh được, nhất định phải có đấy, nó hành hạ cho mình đến queo râu, nó hành hạ cho 

mình đến nỗi không còn nghe được câu A-Di-Đà Phật, nó hành hạ đến không niệm nổi câu 

A-Di-Đà Phật luôn đấy, chứ không phải đơn giản đâu.  

Vậy thì, người nào nghĩ rằng mình sẽ tự tại vãng sanh, không cần tới hộ niệm hãy cân 

nhắc lại cho thật kỹ đi. Nếu quá chủ quan, coi chừng tới lúc đó phải nằm chèo queo trong 
cảnh cô đơn, chung quanh chỉ toàn là những người không biết đạo bao vây quấy nhiễu. 

Lúc đó có ngộ ra thì cũng quá trễ tràng, ô-hô cười trong tiếng khóc, đành phải chấp nhận 

một trạng huống vô cùng khó khăn khốn khổ!... Thế mới biết, Pháp Hộ-Niệm thật sự cần 

thiết, vô cùng cần thiết, không thể thiếu được. 

“Nghiệp chướng bức bách”!... Đi hộ niệm rồi chư vị mới thấy nghiệp chướng bức 

bách tệ hại đến như thế nào đối với một người nằm xuống. Sự bức hại đến nỗi nhiều người 
bệnh không thể nào mở mắt được, không thể nào nằm cho được yên. Ví dụ, đang nằm trên 

giường mà nhiều người thấy hình như ai bắt mình treo chân lên cao, đầu thòng xuống đất, 

tình huống khốn khổ như vậy đấy!... Đối diện với những sự bức bách này, nếu không có 

ban hộ niệm hay những người biết đạo giúp đỡ, thì làm sao tự mình có thể hóa giải ách 
nạn đây? 

Cái nạn nghiệp chướng bức bách làm cho người ra đi tâm hồn điên đảo, đảo điên. 

Nhiều người một đời tu hành, nhưng sau cùng bị nghiệp chướng bức bách đến điên điên 

đảo đảo, đảo đảo điên điên, ra đi trong mê mê hồ hồ, không có hy vọng nào thoát nạn!... 

Ngược lại, có những người một đời ít tu hành, nhưng nhờ tâm hồn hiền lành, sống đời chất 

phát, cuối cùng may mắn gặp được người niệm Phật hộ niệm, mà lúc ra đi họ lại có những 
trạng thái an lành, ra đi nhẹ nhàng, lưu lại tướng lành tốt đẹp.  

Chính vì nhìn thấy những hiện tượng bất khả tư nghì này, nên Diệu Âm thường 

khuyên nhắc nhau rằng, hãy tập sống đời hiền lành mới tốt, tập buông xả thật nhiều mới 

hay, cố gắng bỏ đi những sự đấu tranh chấp trước, hãy mở rộng tâm hồn tha thứ cho 

nhau… để khi nằm xuống mình có nhiều cơ duyên thoát khỏi ách nạn. Chính những người 

có tâm địa hiền lương, sống giản dị, thoải mái, biết buông xả, dễ tha thứ nhau… sau cùng 
rất dễ thoát qua những ách nạn của nghiệp chướng, oán thân trái chủ chướng và được 

nhiều người thương mến đến chăm sóc, hộ niệm, nhờ thế mà tránh khỏi nhiều chướng nạn 

khi lâm chung… Người hiền lành thường có tâm khiêm cung, có tâm khen tặng người, có 
tâm kính trọng người. Nhờ cái tâm thành kính này mà người hiền thường tạo nhiều phước, 

chính nhờ phước báu này mà hóa giải được nhiều nghiệp chướng, sau cùng họ hưởng rất 

nhiều điều lợi lạc vậy.  

Chính vì thế, tu hành phải hết sức cẩn thận. Hàng phàm phu như chúng ta mà chạy 

theo những điều kiêu kỳ, lý luận xa vời… thường sẽ không có lợi về sau. Hãy tập làm 

người thật thà, hiền lành, chí thành niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ là tốt nhất. Người có tâm 
thiện lành, thì niềm khánh hỷ có dư. Người có tâm bất thiện, thì họa hại tai ương có thừa. 

Có phước đức chính nhờ tâm thiện lành, chân thật, chứ đừng nghĩ rằng mình thường cúng 



23 

 

dường cho chùa, rồi đi ra ngoài khoe khoang khắp nơi, tuyên bố lung tung mà được phước 

đâu nhé. Nếu sơ ý, mình đang tiêu hết phước đấy, chứ không phải là đang tạo phước đâu.  

Mong chư vị nhớ cho, nếu nói về những pháp tu bố thí, cúng dường, thì người hiền 

lành thực thà thường có cơ hội bố thí viên mãn hơn những hình thức bố thí cúng dường sôi 

nổi, đình đám. Ví dụ, nhiều người có sẵn phước báu, dùng món tiền lớn để cúng dường, bố 
thí giúp người, nhưng thích được tiếng tăm, tấm bằng khen thưởng, chú trọng đến cái danh 

trên mặt truyền thông… thì vô tình cái quả báo của sự bố thí từ đó đã bị tiêu hết rồi, còn 

cái danh tiếng lưu lại trên thế gian lại là dấu trừ (-) cho tương lai của họ. Cho nên, làm 

phước mà dương ra, gọi là “Dương Phước”. Dương phước thường có quả báo không được 
viên mãn.  

Còn những người nghèo khó, không có tiền bạc, nhưng nếu có tâm hồn hiền hậu, 

khiêm cung. Họ rửa chén, nhổ cỏ, làm vườn… vậy mà họ lại âm thầm tạo được nhiều 

phước thiện. Đây gọi là “Âm Phước”. Âm phước có quả báo rất tốt. Nhất là người hiền 

hậu thường có tâm kính trọng, tán thán những việc làm tốt của người khác, vô tình họ đã 

thực hiện được cái hạnh “Tùy Hỷ Công Đức” của Phổ Hiền Bồ-Tát, nên tương lai phước 
báu của họ vô cùng viên mãn. Hẳn nhiên, đây là phần thưởng dành cho người hiền hậu mà 

biết tu, chứ người đã nghèo khó mà không biết tu, lại thiếu tâm hiền lương, kém lòng cung 

kính… thì tự họ trói lấy cuộc đời vào cảnh tăm tối, khó khăn, cuộc sống khó có lối thoát 
vậy.  

 Cổ Đức có câu: “Cần tảo già lam địa, thời thời phước huệ sanh”. Cần mẫn, chăm 

chỉ quét dọn sân chùa, thời thời sanh ra phước huệ. Phước là được hưởng phước báu hữu 
lậu. Huệ là được phần tâm linh giải thoát. Những người hiền lành, cầm chổi quét sân chùa, 

âm thầm niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ, vậy mà thường được vãng sanh bất khả tư 

nghì đấy.   

Cầu chúc chư vị đều được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thành tựu đạo quả.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 102) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 



24 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Những điều gì có thể chướng ngại con đường vãng sanh của chúng ta.  

Xin mở trang 42, câu trả lời: 

(d): Lâm chung oán thân trái chủ hãm hại trả thù, làm cho tâm hồn khủng hoảng, rối 

loạn.  

Đúng không chư vị! – (Đúng). Đối với những người biết hộ niệm, thì vấn đề này đã 

trở nên hiển nhiên, rõ ràng, nhưng những người chưa biết hộ niệm thì có thể mập mờ về 
chuyện oán thân trái chủ. Vì mập mờ vấn đề này, nên bình thường khi tu hành có chút ít 

công phu, đã vội vã khởi vọng tưởng rằng, khi xả bỏ báo thân cũng có thể niệm Phật thoải 

mái giống như những lúc tới chùa, tới Niệm Phật Đường niệm Phật. Xin thưa rằng, không 
dễ dàng như vậy đâu. Bây giờ còn khỏe, người nào có chút ít tâm nguyện tu hành đều có 

thể niệm Phật rõ ràng, minh bạch. Nhưng xin đừng sơ ý nghĩ rằng đến lúc nằm xuống 

chuẩn bị tắt hơi, là lúc thân xác đang chịu cảnh tứ đại phân ly, lại còn bị nhiều cảnh khốn 

khổ chi phối mà cũng an nhiên tự tại, thoải mái niệm Phật từng câu rõ ràng như bây giờ 
đâu nhé…  

Do đó, chỉ có những người đã lịch lãm qua hộ niệm mới nhận thức rõ ràng vấn đề này 

mà lo chuẩn bị những gì cần thiết phải làm. Còn những người chưa biết qua về hộ niệm, có 

lẽ hầu hết đều mập mờ về những ách nạn gì sẽ xảy ra ở giây phút cuối cùng, nên thường 

khi vừa có chút ít công phu tu tập hơi khá, thì vội vã tưởng rằng lúc lâm chung ra đi cũng 

tỉnh táo ngon lành như lúc bình thường. Đây thực sự là ý niệm quá hời hợt, khá sai lầm!...  

Xin thưa với chư vị, chỉ vì khởi cái vọng tưởng rằng, lúc ra đi mình cũng sẽ tự tại an 

nhiên giống như lúc công phu, thành ra người tu hành đã sơ ý tự cài cho mình một cái bẫy 
vô cùng nguy hiểm. Khi vướng chân vào bẫy rồi mới ngỡ ngàng, mới giựt mình, lúc đó dù 

có tỉnh ngộ ra đi nữa, thì ôi thôi cũng quá trễ rồi, đành chấp nhận một số phận tối tăm!... 

Con người trong thời này căn cơ thường thuộc phần hạ liệt, còn vọng tưởng thì 

thường cao vút trời xanh. Nhiều người khi gặp được duyên lành, vừa phát tâm tập tành tu 

học, thường thích chạy theo những lý luận hão huyền, tưởng đó là hay, nhưng vô tình làm 

cho đường tu tập trở nên mất căn bản. Tâm ý thì hướng lên chín tầng mây, còn chân thì cứ 
lầm lũi bước về hố thẳm!... Những sơ suất này thường ở chỗ tham chấp những lý đạo cao 

siêu mà quên mất sự đạo chính mình không thực hiện được. Ví dụ, khi vừa nghe đến đạo 

lý: “Tất cả đều do tâm tạo”, vậy thì giờ đây tâm mình muốn về Tây-Phương Cực-Lạc, thì 

sau này mình sẽ về Tây-Phương Cực-Lạc thôi. Tâm mình nghĩ về Phật, thì Phật nghĩ về 



25 

 

mình, nhất định sẽ được cảm ứng đạo giao thôi. Niệm Phật là niệm Tâm, lúc ra đi tâm ta 

cũng niệm Phật như thường ngày niệm Phật, chứ có gì đâu mà lo lắng? v.v...  

Xin thưa, những cái lý đạo này chỉ nói được trên lý thuyết, nhưng không phải dễ dàng 

khi đối diện với nghiệp chướng hiện hành, khi gặp phải bệnh khổ hành hạ đâu. Nhức đầu, 

chóng mặt, mệt mỏi, thân xác kiệt tận… đến lúc mà sự đau nhức như con rùa bị lột mai, 
những lúc tứ đại phân ly không phải là chuyện đơn giản cho chúng ta ngồi đó mà lý thuyết 

đâu nhé.  

Xin thưa với chư vị, chưa phải hết đâu, oán thân trái chủ trả thù đòi nợ, thường 

thường công phá người bệnh ngay trong những lúc thân xác đau đớn rã rời. Vấn nạn này 

rất lớn đấy. Nếu được hộ niệm, người hộ niệm có thể giúp ích rất nhiều cho chư vị đó. 

Đừng nên sơ ý khinh thường Pháp Hộ-Niệm mà tự đưa mình vào chỗ khó khăn, tứ bề thọ 
nạn, không có người trợ giúp. 

Vậy thì, người nào biết tu hành, hãy lo trước vấn đề này đi, bằng cách phải thành tâm 

sám hối tội chướng. Đừng sơ ý nghĩ rằng mình tu hành tốt, có nhiều công đức mà lơ là 
chuyện này nhé. Hãy siêng năng tụng kinh, niệm Phật, làm việc thiện phước tạo công đức 

ngày ngày hồi hướng cho oán thân trái chủ, cho chúng sanh đã chịu khổ nạn vì sự mê mờ 

của chính mình, để tìm cách hóa giải trước đi. Xin chịu khó nghiên cứu về Pháp Hộ-Niệm 
nhiều một chút để hiểu rõ về hiện tượng oán thân trái chủ xảy ra như thế nào. Những kiến 

thức này có thể giúp cho chư vị ứng xử hợp lý hơn, hầu có nhiều hy vọng thoát nạn. Gặp 

một tình huống như vậy… À!... Mình nên xử trí ra làm sao?...  

Xin thưa với chư vị, những vấn đề này hết sức cụ thể, thiết thực, thấp thỏm, chứ 

không cao đâu. Nhưng vì nhiều người, rất nhiều người không biết đã vô ý tiếp tay tạo 

thêm chướng nạn khổ đau cho người chết. Thực sự vì không biết nên mới bị nạn trùng 
trùng, chứ biết rồi thì ai cũng có hy vọng thoát khỏi tai nạn. Tất cả những sự lợi lạc này 

đều nhờ sự ứng dụng Pháp Hộ-Niệm như lý như pháp đấy. 

(e): Tâm còn quyến luyến tình thân, thương con, nhớ cháu, tham tiếc tài sản… làm 

chướng ngại cho việc vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Có trăm sự, vạn sự rối ren đang chực chờ những 

người phàm phu như chúng ta phải không chư vị? Chính vì vậy, đã nhận thấy rõ ràng mình 

là hàng phàm phu rồi, thì mong chư vị hãy nhận biết rõ những điều thực tiễn gần gũi và 

thường gây nên chướng nạn này mà tránh mới tốt, chứ chạy tìm chi những kiến giải cao 
siêu mà không bao giờ mình với tới vậy? Xin hãy nắm vững những điều đơn giản, mộc 

mạc, gần gũi, dễ xảy đến với chúng ta mà tìm cách hóa gỡ mới hay. Những điều này 

không cao xa, nhưng lại thiết thực, trực tiếp giúp cho chư vị vượt qua rất nhiều ách nạn. 

Tu hành đừng nên lý thuyết mông lung quá, hãy thực tế một chút để có cơ hội thành tựu 
mới hay hơn chứ. 

Pháp Hộ-Niệm rất thực tế. Người hộ niệm là những người biết ứng dụng phương 

pháp cứu tinh cụ thể này, để tìm cách hóa giải những chướng nạn của người bệnh thường 

xuyên vướng phải.  

Ai là người bệnh vậy? Chính chúng ta là những người bệnh. Vì thế, chúng ta học 

được phương pháp này sẽ vô cùng lợi ích cho chính chúng ta. Thực sự vô cùng lợi ích đó 

chư vị. Chư vị có đồng ý không? Rõ ràng đúng thực đấy nhé… Vậy thì, đừng nên nói xa, 



26 

 

nói gần làm chi. Đừng nên lý cao luận diệu làm chi mà uổng phí cả cuộc đời tu hành!... 

Đối với hàng phàm phu này, những sự lý luận hão huyền thật sự vô ích quá phải không?!...  

(f): Súc vật như chó, mèo… nuôi trong nhà cũng thường gây trở ngại cho việc hộ 

niệm vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Điều này có thực đấy. Con chó, con mèo nuôi trong 

nhà nhiều khi có thể gây trở ngại con đường vãng sanh cho chính người chủ của nó mà 

không hay. Vì thế, nhà nào có nuôi chó mèo cần phải cẩn thận tách ly chúng ra, hoặc nhốt 

chúng lại khi trong nhà đang có cuộc hộ niệm, nhất là lúc người bệnh đã buông bỏ báo 
thân. Vấn đề này không có gì là cao siêu, huyền hoặc cả, nhưng chính những điều nhỏ nhặt 

này đã từng phá hoại khá nhiều sự siêu sanh thoát nạn của con người.  

Cho nên, khi gặp được Pháp Hộ-Niệm này thật sự là một điều quý báu đáng mừng vô 

cùng, vì chúng ta biết được nhiều cạm bẫy sát bên cạnh mà tránh đi. Có nhiều người bệnh 

trước lúc ra đi vẫn tưng tiu ôm lấy con chó cưng trong lòng. Có lần, một ban hộ niệm kia 

hỏi Diệu Âm rằng, sự việc này có trở ngại cho đường vãng sanh của người bệnh đó 
không? Diệu Âm trả lời rằng, coi chừng đây là một đại nạn cho người đó, chứ không phải 

tiểu nạn đâu.  

Suốt cả đời ông chủ thương yêu con chó, thì con chó thương yêu ông chủ. Chó là con 

vật rất trung thành với chủ, nó thà chịu chết chứ không bao giờ phản bội ông chủ đâu. 

Nhìn thấy ông chủ sắp chết, nó sẽ liều chết để bảo vệ chủ nhân, chứ không chấp nhận cho 

một người nào đến gần khi ông chủ sắp sửa ra đi. Lạ lùng lắm! Vì lòng tuyệt đối trung 
thành bảo vệ mà vô tình nó đã làm cho ông chủ mất phần vãng sanh. Loài mèo không có 

lòng trung thành cao, nhưng có những phản ứng khác chính chúng ta ngăn cản chúng 

không được. 

Vì thế, khi hộ niệm phải nhớ dặn gia đình cẩn thận tách ly mèo chó ra, nhất định 

đừng để chúng lảng vảng gần bên. Có những cảnh giới mà chính người hộ niệm không 
thấy, nhưng loài mèo, loài chó có thể thấy được. Vì để bảo vệ ông chủ, chúng có thể phản 

ứng một cách bất ngờ và rất mạnh mẽ, không ai có thể cản ngăn chúng được, nhất là lúc 

lâm chung, hoặc sau khi tắt hơi ra đi. Ví dụ cụ thể, một người vừa tắt hơi ra đi, không 

được động chạm đến thân thể của họ. Chúng ta có thể ngăn chặn con người, chứ không 
ngăn cản được con mèo, con chó nhảy tới vồ chụp đâu nhé. Đây là những điều không có gì 

cao xa cả, mà rất cụ thể, rất là cụ thể.  

Biết rõ Hộ Niệm thực sự là điều quá quan trọng. Càng nghiên cứu về Hộ Niệm chúng 

ta càng phát hiện ra những gì cần phải làm để bảo vệ nhau. Hãy thực tế để cứu giúp nhau, 

xin đừng ham chi những thứ lý luận xa vời mà cứ bơi mãi trong chỗ mông lung vô thực. 

Khổ lắm!... Khổ lắm!... Không ích lợi gì đâu. “Thế Trí Biện Thông” là một ách nạn. 
Người đời thường đem cái kiến thức thế gian ra khoa trương, tranh thắng… Khi biết được 

Pháp Hộ-Niệm đã cứu được người thoát khỏi ách nạn và đạt được sự thành tựu rồi, nên 

Diệu Âm thường lánh xa những nơi lý cao luận diệu... Thôi!... Ai nói gì kệ họ, mình âm 
thầm len lén tìm chỗ niệm “A-Di-Đà Phật” cho yên. Tranh cãi nhau không tốt lành gì. 

Giảng giải chưa chắc gì người ta sẽ nghe. Đối nại với chúng sanh cũng không phải là điều 

lợi lạc. Thôi!... Tốt nhất mình hãy lẳng lặng lo tu hành cho chính mình là an ổn vậy.  

Tùy duyên tiêu túc nghiệp, 

Thiết mạc tạo tân ương! 



27 

 

Tất cả đều do duyên. Vô duyên vô phận sự!... 

(g): Niệm Phật mà còn sợ chết, sợ bệnh làm chướng ngại cho việc vãng sanh.  

Đúng không? – (Đúng). Câu này có vẻ thường tình quá phải không? Nhắc nhở hoài 

chán quá rồi phải không? Thôi thì chúng ta cũng không cần phải mổ xẻ sâu vào vấn đề này 
nữa. Nhưng dù sao chư vị cũng phải nhớ là niệm Phật không được sợ chết. Đừng sợ chết 

nhé chư vị. Khi xả bỏ cái thân xác này là cơ hội cho mình vãng sanh đó. Ngày ngày chúng 

ta niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc phải không? Muốn vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc để sống đời an vui vô sanh vô tử thì phải chờ ngày lìa bỏ cái báo thân 
này mới vãng sanh được chứ. Một vị Bồ-Tát ở một quốc độ nào đó muốn hạ sanh xuống 

đây, các Ngài phải liệng cái báo-thân ở đó mới tới đây được. Còn không làm như vậy, thì 

các Ngài chỉ còn có cách dùng hóa-thân để gia trì một thời gian đặc biệt nào đó, chứ nếu 
muốn làm đạo lâu dài thì phải cần đến báo-thân. Trong một thời kỳ mỗi người chỉ có một 

cái báo-thân duy nhất. Khi thành Phật, Bồ-Tát rồi thì có vô số hóa-thân, ứng hóa vô cùng 

vô tận vậy.  

 Chúng ta đang có một cái báo-thân, chính là cái cục thịt báo đời này đây. Là phàm 

phu chúng ta không có hóa-thân. Còn Pháp-Thân thì chúng ta đã có sẵn, đó chính là Chơn-

Tâm Tự-Tánh, nhưng đáng tiếc chúng ta chưa khai mở được nên không thấy mà thôi. 

 Muốn có một cái báo thân của Phật, báo thân của Bồ-Tát chúng ta phải liệng cái thân 

nghiệp báo này. Vậy thì, ngày xả bỏ báo thân ra đi là ngày chúng ta được phần giải thoát. 

Xin đừng lo, đừng ngại, đừng sợ chết nữa nhé chư vị. Nếu còn sợ chết thì đành chịu thua, 
không ai có thể cứu mình được đâu. 

(h): Hộ niệm có thể hóa giải hầu hết những chướng nạn để an toàn vãng sanh, nhưng 

vì không được hộ niệm nên dễ bị thọ nạn, mất phần vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Vấn đề này đưa ra hai vế rõ rệt. Vế thứ nhất là: “Hộ 

niệm có thể hóa giải hầu hết những chướng nạn để an toàn vãng sanh”. Vế thứ hai là: “Vì 

không được hộ niệm nên dễ bị thọ nạn, mất phần vãng sanh”. Vì không được hộ niệm, 

nên những vấn nạn vẫn còn nguyên vẹn, mà nhiều khi còn tham chấp vào, còn nhào vào để 

tự nguyện chịu nạn nữa là khác!...  

Hai vế đối nghịch nhau rõ rệt. Được hộ niệm giải tỏa cho chúng ta hầu hết những 

chướng nạn. Không được hộ niệm chúng ta hầu hết đều bị vướng nạn, hết nạn này đến nạn 
khác. Một tai nạn, có người đang kẹt trong xe, phải nhờ đến người khác tới phá chiếc xe 

cứu họ ra, những người giải cứu họ làm được việc này. Một người đang kẹt trong đống 

gạch đổ nát do một cơn động đất, nhất định tự mình, dù biết đường ra, cũng không thể gỡ 

được đống gạch đổ nát mà thoát ra đâu, chỉ có những người cứu nạn mới giúp mình thoát 
ra được đấy. Người hộ niệm chính là những người gỡ từng viên gạch cứu mình đó. Thật sự 

như vậy. 

Chính vì thế, Pháp Hộ-Niệm nói qua thì quá đơn giản, không có gì cao siêu, nhưng 

mà thực tế sự thành tựu của nó đã để lại những thành tựu vi diệu bất khả tư nghì. Giờ đây 

chỉ còn tự hỏi lại mình, có tin hay không? Có y giáo tu hành hay không?  

Hiểu được như vậy, mới thấy tại đây chúng ta có nhân duyên ngày ngày bàn luận về 

Hộ Niệm, thật may mắn lắm đấy. Bỗng nhiên Diệu Âm trực nhớ đến một lời nói của anh 

Minh Giác ở Vũng Tàu, anh nói hay quá! Một người bác sĩ, một người thầy thuốc, phải 
học nhiều năm mới thành một bác sĩ chuyên khoa ra hành nghề trị bệnh. Họ chỉ cứu cái 



28 

 

bệnh vô thường, mà còn phải chịu khó như vậy. Nhưng vô thường vẫn trả về cho vô 

thường, sau cùng chính họ cũng chịu lấy vô thường đắng cay. Ấy thế, những người đi hộ 

niệm để cứu người thoát qua ách nạn của nghiệp khổ, thoát qua cảnh vô thường, không 
còn bị đọa lạc trong tam ác đạo nữa để trở về Tây-Phương thành đạo mà chúng ta lại cho 

rằng đơn giản và xem nhẹ sao?  

Những người khinh thường Pháp Hộ-Niệm, nhưng khi có người thân sắp chết lại kêu 

nhờ đến ban hộ niệm. Ai có thể hộ niệm cho họ được khi chính họ phạm phải quá nhiều 

điều sai lầm. Những điều sai lầm kết thành tập khí nhiễm sâu vào tâm hồn thì làm sao hóa 

gỡ đây? Vì cho rằng Pháp Hộ-Niệm quá đơn giản, nên khi gặp việc cứ nghĩ sao làm vậy, 
không biết điều gì đúng, điều gì sai! Hộ niệm cách này sẽ làm cho Pháp Hộ-Niệm mạt đi, 

rơi vào cảnh sớm nở tối tàn. Tội nghiệp lắm thay!... 

Vậy nên mong chư vị hãy cố gắng nghiên cứu cho thật cẩn thận, hành cho thật chánh 

pháp. Hãy y giáo lời chư Tổ mà hành để kịp thời cứu người thân, tự cứu lấy mình được 

vãng sanh thành đạo. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 103) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 42, chúng ta đi đến câu số 5:  

Cụ thể, hàng phàm phu tội chướng quá nặng làm sao được vãng sanh? 

 Chúng ta đi từng bước, từng bước. Hồi sáng này chúng ta nêu ra những điều gì cản 

trở, gây chướng ngại cho việc vãng sanh. Bây giờ xin hỏi rằng, như vậy hàng phàm phu có 

nhiều chướng nạn quá, thì làm sao để được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc đây? Rõ ràng, 
đây là những tiêu đề để chúng ta thực hiện cụ thể, không có gì xa vời với phạm vi của một 

người phàm phu này. Hay lắm!... Cụ thể vô cùng. 

(a): Niệm Phật phải chứng đắc cảnh giới “Nhất-Tâm Bất-Loạn” mới được.  

Đúng hay sai? – (Sai). Nếu niệm Phật đến “Nhất-Tâm Bất-Loạn” thì quá tuyệt vời! 

Quá tuyệt vời!... Nhưng liệu chúng ta có thể thực hiện được cảnh giới này không? Nhiều 



29 

 

người tu hành sao mà giỏi quá, niệm Phật một thời gian ngắn liền khoe ra rằng: “Tôi đã 

nhất tâm bất loạn rồi!...”. Xin hỏi chư vị, có người nào tự khoe ra như vậy, mà mình vững 

tin rằng họ đạt được cảnh giới nhất tâm bất loạn không? Có một người nọ viết sách diễn tả 
cảnh giới nhất tâm bất loạn và thề với đại chúng rằng: “Xin chư vị hãy tin tôi đi, tôi đã 

nhất tâm bất loạn rồi đây!”. Có người đem tới biếu Diệu Âm quyển sách đó. Khi đọc qua, 

Diệu Âm đánh một dấu hỏi (?) thật lớn!... “Nhất-Tâm Bất-Loạn” gì đây mà dám đi khoe 

ra: “Tôi xin thề với chư vị, tôi đã nhất tâm bất loạn rồi đây!...”.  

Người đó có nhất tâm bất loạn hay chưa, Diệu Âm này hoàn toàn không biết, nhưng 

biết rõ một điều này, trong Phật Giáo chúng ta chưa có vị nào tu hành chân chánh, thực sự 
đã chứng đắc mà chạy ra ngoài khoe trương khắp nơi. Vậy thì, nếu có người nào tự khoe 

mình đã chứng đắc, chư vị hãy theo dõi thử coi nhé, rốt cuộc họ sẽ như thế nào?!...  

Trong kinh Lăng-Nghiêm, Phật nói về vấn đề: “Vị chứng, Vi chứng!...” là chỉ cho 

hiện tượng này đây. Chưa chứng mà nói chứng!... Nên nhớ cho, không bao giờ một vị đã 

thực sự chứng đắc mà đi khắp nơi khoe ra rằng: “Tôi đã nhất tâm bất loạn rồi, tôi đã chứng 

quả rồi, tôi đã khai mở Chơn-Tâm thành Phật rồi đây…”. Không bao giờ có chuyện này. 
Tại cõi Ta-Bà trong thời độ sanh của đức Thế-Tôn, chỉ có đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni 

Phật mới thị hiện lộ danh để lập đạo, còn hàng ngàn những vị Phật và Bồ-Tát khác âm 

thầm xuống thế gian này ủng hộ cho đức Thế-Tôn làm đạo. Đã âm thầm hộ pháp thì không 
bao giờ các Ngài lộ danh hay tự xưng chứng đắc lộ liễu đâu nhé. Nhất Phật xuất thế, thiên 

Phật hộ trì. Hàng ngàn vị Phật khác đang âm thầm gia trì cho đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-

Ni Phật xây dựng đạo pháp, đã âm thầm thì làm gì các Ngài lại lộ diện. Chư Phật Bồ-Tát 

không lộ diện, thì ai đã lộ ra mà tự xưng là chứng quả, đắc đạo vậy?!...  

Vậy thì, nên nhớ rằng, không bao giờ một người thực sự chơn chánh tu hành chứng 

quả mà lại chạy khoe ra khắp nơi. Xin chư vị đừng hiếu kỳ, đừng thấy chuyện hay hay, lạ 
lạ liền nhào vào mà coi chừng vướng nạn vào thân. Chư Phật, chư Tổ, chư vị Cao Tăng 

chân chánh tu hành đều răn cấm vấn đề này. Người thế gian thường có vọng tưởng quá 

nặng, loạn động khoe khoang lung tung. Mong chư vị phải cẩn thận mới được. 

(b): Phải lo chu tất chuyện hậu sự, cẩn thận cầu siêu 7 thất thật long trọng để vãng 

sanh.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Cầu siêu cúng thất để bồi phước giảm tội cho hương linh 

là điều nên làm, chứ không phải cúng thất là được siêu sanh. Bao nhiêu thế hệ qua người 

Phật tử chúng ta hầu hết đều sơ suất chuyện này, đó là tự mình không lo nỗ lực tu hành, 

mà cứ chờ khi chết rồi nhờ một vị Sư Thầy tới cầu siêu để được siêu sanh. Đâu có chuyện 
siêu sanh đơn giản vậy! Muốn biết rõ ràng điều này, chư vị hãy mạnh dạn hỏi các vị rằng: 

“Bạch Thầy, Mẹ của con chết rồi, Thầy đến cầu siêu thì Mẹ con có được siêu sanh 

không?”. Chắc chắn không một vị nào dám trả lời là được siêu sanh đâu.  

Khó lắm đấy chư vị ơi!... Muốn siêu sanh hay không xin nhớ cho kỹ là chính vị 

hương linh đó có phát tâm niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc hay không. Không 
một người nào có thể giúp cho một người khác siêu sanh Tịnh-Độ bằng chính người đó 

thực hiện chính xác con đường vãng sanh. Bất cứ ở trong cảnh giới nào, một người cả đời 

tạo nhiều nghiệp chướng, rồi sau cùng làm gì có người tới tụng một bài kinh, niệm vài câu 

Phật hiệu, đọc một vài câu Chú, thắp vài nén nhang, nhắc vài lời “Siêu sanh Tịnh-Độ” thì 
người đó được siêu sanh. Chuyện siêu sanh đâu có thể dễ dàng vậy!...  



30 

 

Cho nên, mong chư vị nhớ cho, Hộ Niệm là phương pháp hướng dẫn cho chúng ta 

cách tu tập để vãng sanh. Tổng quát là chỉ dẫn Chị thực hiện cho được ba điều này: Niềm 

tin phải sắt son không có thay đổi, ý nguyện vãng sanh Chị phải tha thiết cầu, Chị phải 
phát tâm niệm A-Di-Đà Phật, nếu niệm không nổi thì nghe người ta niệm mà thầm niệm 

theo... Bắt buộc chính Chị phải chân thực làm cho được những điều này trong lúc xả bỏ 

báo thân thì Chị mới được vãng sanh. Đây là những điều vô cùng căn bản phải nhớ rõ, chứ 

không thể nằm đó chờ chết, rồi nhờ người ta tới hộ niệm hoặc cầu siêu thì mình được vãng 
sanh đâu nhé.   

Suốt một đời tu hành, nhưng lúc nằm xuống đó mê man, ngủ khì, bất tỉnh… thì chịu 

thua rồi!... Âm thầm đi theo nghiệp chướng rồi!... Tất cả đều do chính tâm của người ra đi 

tự thực hiện đường siêu sanh lấy. Đây là điều vô cùng căn bản của Phật Giáo. Phật chưa hề 

dạy, cứ nằm đó chờ chết rồi nhờ cầu siêu thì được siêu sanh. Cầu siêu là việc chẳng đặng 
đừng, tạo thêm chút phước, gỡ bớt tội chướng, tạo chút duyên lành cho tương lai thì có, 

chứ làm tội đã bị bắt vào tù rồi, thì làm gì dễ dàng được xóa tội vậy!...  

Mong chư vị phải nhớ cho kỹ, nhớ thật kỹ điều này, tu hành theo đúng chánh pháp, 

phải lo sám hối lỗi lầm, mau mau niệm Phật cầu về Tịnh-Độ trước khi rơi vào ngục tù, 

đừng bao giờ có quan niệm hời hợt sai lầm mà đời đời kiếp kiếp tiếp tục chịu nạn. Phật 

dạy: “Nhân thân nan đắc”, đừng nghĩ rằng khi xả bỏ báo thân này lấy lại được thân người 
dễ dàng nhé. Rất khó, rất khó khăn đó!...  

(c): Phải chí tâm chuyên nhất niệm Phật cầu vãng sanh và cẩn thận chuẩn bị hộ niệm 

như lý như pháp.  

Đúng không? – (Đúng). Căn bản của vấn đề đều quy nạp vào chính câu này: “Nhất 

tâm niệm Phật cầu vãng sanh”. Phải nhất tâm niệm Phật cầu vãng sanh. Xin nhớ cho kỹ 
hai chữ “Nhất Tâm”, nghĩa là đừng nên xen tạp. Chư Tổ Sư đều dạy như vậy. Muốn vãng 

sanh thì chư vị phải nhất tâm niệm Phật, nghĩa là một lòng một dạ niệm câu A-Di-Đà Phật 

cầu vãng sanh. Nếu chư vị thấy rằng, niệm câu A-Di-Đà Phật chưa đủ, muốn niệm thêm 

một cái gì khác nữa, thành ra “Nhị Tâm” rồi!... Nhị tâm thì cơ hội vãng sanh còn 50-50 
thôi. Nhị tâm còn chưa thỏa mãn, muốn thêm cho sung túc hơn thì tới “Tam Tâm, Tứ Tâm, 

Ngũ Tâm…”, hay gọi là “Loạn Tâm” thì cơ hội vãng sanh trở thành xa vời, vô thực.  

Chính vì thế, tu hành xen tạp là một sự đại kỵ trong Pháp Môn Niệm Phật cầu vãng 

sanh. Ngài Liên Trì Đại Sư sau khi học hết tất cả kinh điển, Tông-Môn, Giáo-Hạ Ngài đều 

làu thông rồi, sau cùng Ngài nói ra câu này: 84 ngàn pháp môn ai muốn tu cứ lo tu đi. Tam 

tạng kinh điển của Phật, 12 phần giáo, 300 hội thuyết giảng của Phật... ai muốn nghiên cứu 
thì cứ nghiên cứu đi, còn Ngài chỉ giữ một câu “A-Di-Đà Phật” mà đi tới cùng. Đúng là: 

“Nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật. Niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật”. Câu này 

chư Tổ mỗi vị giảng mỗi khác. Lời tuy khác nhưng ý nghĩa thì hoàn toàn giống nhau. 
Nghĩa là, một niệm mà niệm nên được tương ưng thì niệm đó phải là niệm “A-Di-Đà 

Phật”. Thật nhiều niệm để niệm nên được tương ưng, thì những niệm đó cũng phải là niệm 

“A-Di-Đà Phật” liên tục mà thôi. Chỉ cần một câu “A-Di-Đà Phật” để vãng sanh. Niệm 

nhiều hay ít cũng chỉ là một câu “A-Di-Đà Phật” này làm sao thực hiện cho được ngay tại 
thời điểm buông báo thân ra đi thì được thành tựu.  

Như vậy người nào thực sự muốn vãng sanh, thì một câu “A-Di-Đà Phật” phải niệm 

cho được. Chứ nếu lúc đó mà còn muốn tụng một bài kinh để cầu phước, muốn niệm một 

câu Chú để giải nghiệp thì khó vãng sanh. Phật dạy phải tin cho vững, phải niệm Phật, 



31 

 

phải cầu vãng sanh. Nếu lúc đó mà nguyện cầu một cái gì khác thì phải đi theo các gì khác 

đó, chứ đường siêu sanh Tịnh-Độ thì thua rồi vậy!...  

 Trong kinh Vô Lượng Thọ, Phật có nói: “Chánh-Định-Tụ được vãng sanh. Bất-

Định-Tụ và Tà-Định-Tụ thì không được vãng sanh”. Bất-Định-Tụ là gì? Gặp đâu tu đó. 

Pháp Phật nhiều vô lượng, pháp nào cũng hay nên gặp pháp nào cũng muốn tu. Nay tu 
pháp này, mai tu pháp kia... Hay thì hay thật đấy, nhưng thành tựu thì khó khăn vô cùng! 

Tại sao vậy? Tại vì chúng ta là hàng phàm phu nghiệp chướng sanh tử rất nặng, vậy mà tu 

không có đường về không có đích, thì đạt được mục đích nào đây? Các vị Bồ-Tát "Minh 

Tâm Kiến Tánh" thì không có chi phải lo lắng, chứ hàng phàm phu mê muội mà cứ lang 
thang bất định thì làm sao có ngày thành tựu. Vì thế, phải tìm đường dễ trong dễ, mạnh 

trong mạnh mới được. Đường niệm Phật vãng sanh được đại nguyện của đức Di-Đà tiếp 

độ là dễ nhất, mạnh nhất mà không chịu đi, lại muốn tìm cầu nhiều thứ nên tâm hồn phân 
vân bất định. Niệm Phật không chuyên nhất chứng tỏ không đủ niềm tin vào Pháp Môn 

Niệm Phật, thành ra niệm Phật không thể thành tựu. Không đủ niềm tin thì chẳng khác gì 

trồng cây quá cạn, một cơn gió nhẹ thổi qua thì liền tróc gốc, ngã lăn quay!...  

Như vậy niềm tin chính là cái gốc trồng sâu, càng sâu càng vững, gió bão ào ào vẫn 

không lay chuyển, được vậy thì lúc nằm xuống tâm lực mới vững, không còn lay chuyển 

nữa. Còn nếu sơ ý, bình thời không chịu định lại, tâm ý mông lung, lúc gặp đại biến chắc 
chắn bị hỗn loạn, thôi đành chịu thua cuộc vậy.  

Ấn Tổ dạy rằng, niềm tin không vững, sức nguyện không bền thì niệm Phật đến gió 

thổi không qua, mưa rơi không lọt cũng không được vãng sanh. Thiếu Tín thiếu Nguyện 
dù niệm Phật đến cỡ đó cũng không được vãng sanh, huống chi chúng ta không đạt được 

đến công phu này. Trên đời dễ gì tìm ra một người niệm Phật đến chỗ gió thổi không qua, 

mưa rơi không lọt. Vậy thì hình thức dù có hay ho gì đi nữa, nhưng vọng tưởng hình như 
vẫn nổi lên ào ào trong tâm. Phận phàm phu cần nhớ rõ điểm này nhé.  

Cho nên niềm tin và sức nguyện vô cùng quan trọng. Chuyên nhất niệm Phật thì được 

vãng sanh. Còn tu hành mà không chuyên nhất niệm Phật, không chủ định vãng sanh về 
Tây-Phương, thì thời gian 3 đại A-tăng-kỳ kiếp sau đó, hoặc vô lượng kiếp nữa trong 

tương lai ra sao thì chưa biết, chứ một đời này thì vô phương thành tựu. Vấn đề này chư vị 

hãy bình tĩnh tìm hiểu thì có thể sẽ nhận thấy rõ ràng thôi, không khó lắm. Pháp Hộ-Niệm 
có thể soi chứng sự thành tựu hay thất bại một cách rõ rệt lắm đấy.  

Vì thế, chuyên nhất niệm Phật cầu vãng sanh và cẩn thận chuẩn bị hộ niệm như lý 

như pháp là điều không thể thiếu nếu muốn được an ổn vãng sanh. Muốn hộ niệm như lý 
như pháp đòi hỏi chúng ta phải hiểu thấu và hành đúng phương Pháp Hộ Niệm. Lý Sự của 

phương Pháp Hộ Niệm phải thấu đáo mới được.  

Chúng ta hãy so sánh điều này, một người bác sĩ phải học mười mấy năm mới trở 

thành một bác sĩ chuyên khoa trị bệnh, còn người hộ niệm là lãnh phần giúp cho một 

người vượt qua sanh tử luân hồi, vãng sanh thành đạo mà lại tưởng rằng dễ lắm sao? Do 
đó, nếu không nghiên cứu và thực tập cẩn thận Pháp Hộ-Niệm, thì khi đứng trước người 

bệnh để hộ niệm sẽ không biết làm sao cho đúng pháp. Gặp một vấn đề không biết làm gì 

cho đúng lý. Lúng ta lúng túng!... Quên trước quên sau!... Một lời muốn nói ra cũng không 

biết nói lời nào cho trọn. Đứng trước huệ mạng của một người ta đâu có thể hành động 
bừa bãi được. Đối diện trước cảnh sống chết của một người mới thấy trách nhiệm khá khó 

khăn. Vô cùng khó khăn đấy, xin suy xét chín chắn nhé.  



32 

 

Cho nên cần nghiên cứu cẩn thận, nắm vững nguyên tắc Pháp Hộ-Niệm, hiểu thấu 

Lý, hành đúng Sự, tâm mình sẽ vững vô cùng để làm đạo. Pháp Hộ-Niệm tuyệt vời lắm đó 

chư vị ơi!... Thậm thâm vi diệu, xin đừng sơ ý mà xem thường nhé. Vậy thì, muốn hộ 
niệm như lý như pháp cần phải chuẩn bị. Tự mình phải nghiêm túc chuẩn bị trước. Không 

chuẩn bị trước, không cách nào hộ niệm như lý như pháp được. 

(d): Phải nghiên cứu tất cả kinh điển để thông suốt đạo lý mà giải thoát.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Thông thường nhiều người nghĩ rằng, phải nghiên cứu 

tất cả kinh điển của Phật để thông suốt đạo lý mới có thể giải thoát. Ý nghĩ này không 
chính xác lắm. Có lẽ cũng theo tâm lý này, chư Tổ trong Tịnh-Độ Tông tiền thời cũng 

thường ẩn mình trong tàng kinh các để nghiên cứu tam tạng kinh điển. Nhưng khi ngộ ra 

đạo pháp rồi, các Ngài mới ngỡ ngàng thốt lên: “À!... Thì ra chỉ còn câu A-Di-Đà Phật là 
tất cả những gì cần thiết để ta thành đạo”. Ngài Ấn Quang Đại Sư ẩn mình trên tàng kinh 

các suốt 30 năm để nghiên cứu kinh điển, sau cùng Ngài chỉ niệm một câu “Nam Mô A-

Di-Đà Phật”. Thời khóa tu hành của Ngài hàng ngày là tụng một biến kinh A-Di-Đà rồi 

niệm Phật. Ngài Liên Trì đại sư nghiên cứu suốt hết tất cả kinh điển, sau cùng Ngài tuyên 
bố, ai muốn tu pháp nào thì cứ tu, ai muốn trì kinh nào thì cứ trì, còn Ngài thì chỉ giữ 4 

chữ Thánh Hiệu “A-Di-Đà Phật” mà thôi. Ngài Ngẫu Ích cả một đời nghiên cứu tường tận 

kinh điển, sau cùng Ngài ngộ ra rằng: “À!... Chính câu A-Di-Đà Phật là con đường cho ta 
giải thoát đây”.  

Ngày nay có người thấy nhiều vị Tổ Sư nghiên cứu cả 3 đại tạng kinh, thì cũng muốn 

noi gương theo hạnh này, cố gắng nghiên cứu tất cả kinh điển. Tốt thì có tốt đấy, nhưng 
thành tựu thì có mấy ai!... Chư Tổ lập hạnh này chỉ là sự thị hiện để chứng minh cho 

chúng ta biết rằng, sự giác ngộ của các Ngài không phải là sự cảm hứng, mà do sự liễu giải 

tường tận, có nghiên cứu nghiêm chỉnh rồi mới phát hiện ra chân lý, chính câu “A-Di-Đà 
Phật cầu sanh Tịnh-Độ” là tất cả tâm pháp của Đức Thế-Tôn để lại. Chúng ta là hàng hậu 

học, không chịu y giáo phụng hành thực tập ngay cái ngộ của các Ngài để rút ngắn giai 

đoạn hầu kịp thời thành tựu trong một đời, mà lại chạy theo con đường thị hiện. Các Ngài 

thị hiện nhằm nhắc nhở con đường ngắn cho chúng ta đi. Còn chúng ta mà đi học đòi thị 
hiện, thì chẳng lẽ phải hẹn đến vô lượng kiếp nữa chịu khổ đau tột cùng rồi mới tính bề 

giải thoát hay sao?!...  

Cho nên, tu đường nào cũng có thể thành tựu, nhưng lâu hay mau, dễ hay khó khác 

nhau. Muốn thành tựu thì đường nào phải chọn một đường mà đi mới có hy vọng. Một là 

tất cả, tất cả là một. Nếu chư Tổ dạy rằng một câu A-Di-Đà Phật bao trùm pháp giới, là tất 

cả con đường thành đạo, thì chúng ta cứ giữ một câu A Di Đà Phật cầu vãng sanh Tây-
Phương Cực-Lạc liền đưa chúng ta trở về với Chân-Tâm Tự-Tánh. Khi trở về với Chân-

Tâm Tự-Tánh rồi thì nhất định sẽ châu biến pháp giới.  

Tóm lại, đừng nên ở đây tìm hiểu nữa mà coi chừng giải thoát không xong, ngộ ra 

Tự-Tánh không được. Hãy nhiếp tâm niệm Phật cầu về Tây-Phương đi, nơi đó A-Di-Đà 

Phật sẽ khai tâm mở tánh cho chúng ta, lúc đó không ngộ cũng ngộ tất cả. Thực sự đây là 

con đường tu hành vi diệu tuyệt vời, vô cùng viên đốn. Không ngờ phận phàm phu này mà 
một đời được thành tựu đạo quả nhỉ. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 



33 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 104) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 43, câu 6: Người niệm Phật tha thiết muốn vãng sanh Tây-Phương 

Cực-Lạc thường được gì đây? 

Trong câu này có một vấn đề xin chú ý là người niệm Phật thực sự tha thiết muốn 

vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thường được gì, chứ chúng ta không nói là người niệm 

Phật thường được gì. Điểm cần nhấn mạnh ở đây chính là: “Thực sự tha thiết được vãng 

sanh”. Người niệm Phật tha thiết muốn vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì: 

(a): Tự tại với bệnh hoạn, an nhiên trước sự sống chết, không lo âu, không sợ hãi.  

Đúng không? – (Đúng). Xin thưa với chư vị, nếu một người niệm Phật thực sự muốn 
vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì họ rất “Tự tại với bệnh hoạn”. Điều này mình có thể 

thấy rõ ràng. Diệu Âm thường nhắc đến bà Cụ bán bánh ú. Bà Cụ này Diệu Âm đã gặp 

qua rất nhiều lần. Bà đi hộ niệm cho người ta suốt mười mấy năm trường và lúc nào thấy 
bà cũng cười tươi, vui vẻ. Bà Cụ thực sự là một người tự tại trước bệnh hoạn, tự tại trước 

sự khổ cực. Bà đi theo ban hộ niệm của chị Diệu Thường để hộ niệm. Chính Cụ thân sinh 

của Diệu Âm khi bị bệnh cũng được bà tới hộ niệm. Có một lần hộ niệm cho ông Cụ, đêm 

đó đồng tu luân phiên hộ niệm suốt đêm, người khác thì thay ca, riêng bà Cụ thì cứ muốn 
tiếp tục niệm Phật, không muốn đi nghỉ. Bà thường ngồi trong một góc phòng và niệm 

Phật mãi thôi. Có những đêm bà Cụ niệm Phật suốt đêm luôn. Bà thực sự đã tự tại trước sự 

khổ cực đấy. Bà nói rằng, bà cảm thấy không mệt mỏi, không buồn ngủ, không sợ bệnh dù 
rằng sáng hôm sau bà phải bưng rổ bánh ú đi bán dạo. Bà đã già rồi mà cừ khôi quá!... Lạ 

thật!...  

Những người thực sự muốn vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thường thường họ có 

được trạng thái tự tại này.  

Xin thưa với chư vị, “Tự tại với bệnh hoạn” không có nghĩa là không có bệnh, nhưng 
có bệnh mà không quá lo sợ. Người phàm phu như chúng ta không thể không có bệnh, 

nhưng nếu là người thực sự muốn vãng sanh thì khi bệnh xuống họ sẵn sàng hoan hỷ chấp 

nhận: “Có bệnh như vậy tôi mới được ra đi chứ, nếu không bệnh hoạn thì làm sao thoát 

được cái thân nghiệp báo này…”. Đây chính là cái tinh thần vững vàng của người niệm 
Phật, và nhờ cái tinh thần vững vàng này mà hình như những người đó lại ít khi bị bệnh. 



34 

 

Kỳ lạ vậy đó! Còn những người lo sợ về bệnh thì thường bị bệnh liên miên. Bị bệnh liên 

miên chỉ vì quá sợ bệnh. Quá sợ bệnh thì không thể tự tại trước bệnh khổ vậy.  

“An nhiên trước sự sống chết”, nói chung là tự tại trước sự sống chết. Mình vừa nói 

qua “Tự tại trước bệnh hoạn” là không có sợ bệnh, bệnh mà người ta vui vẻ. Thì bây giờ 
đây tự tại trước sống chết nghĩa là sao? Có nghĩa là người không sợ chết. Khi bác sĩ khám 

và báo rằng: 

- Anh bị ung thư rồi!...  

- Ồ!... Vậy à? Xin cảm ơn! Tôi đã có xin với A-Di-Đà Phật rồi, Ngài sẽ đến đón tôi 

về Tây-Phương Cực-Lạc.  

Xin thưa thực, không sợ. Khi một người tự tại trước bệnh khổ, tự tại trước sự sống 
chết rồi, chư vị sẽ thấy khuôn mặt người đó hớn hở vui mừng khi ra đi. Đây là trạng thái 

của những người niệm Phật tha thiết vãng sanh. Người ta đã tận hưởng được sự an lạc cao 

tột đó.  

Xin thưa với chư vị, khổ hay vui không phải từ bên ngoài vào, mà nó nằm ngay trong 
tâm của chúng ta. Không lo âu là người sung sướng. Không sợ hãi là người vui tươi. 

Không kinh hoàng là người an nhiên tự tại.  

Chính vì thế, những người thực sự niệm Phật, tâm họ rất vững, họ đi đường trong 

đêm tối không sợ ma. Tình thực đấy. Có một vị kia kể cho Diệu Âm nghe một câu chuyện 
có thực như thế này. Có một chị niệm Phật mà rất sợ ma, sợ dữ lắm!... Chị đó lái xe Honda 

đi qua một nghĩa địa vắng vẻ ở vùng đó. Nghĩa địa nho nhỏ thôi chứ không lớn lắm. Trời 

thì nhá nhem tối, mưa lâm râm… Bỗng nhiên chị nghe văng vẳng từ trong nghĩa địa có 

tiếng khóc vang ra làm cho chị đó sợ hết hồn!... Vừa lái xe vừa nhìn vào nghĩa địa, xe bị 
lạc tay lái vào lề đường, té lăn cù!... Chị đó sợ quá, liệng luôn cả chiếc xe Honda, ù-té bỏ 

chạy… Chạy tới một cái nhà ở trong một làng gần đó, kể lại sự việc gặp ma(!), rồi nhờ 

người nhà đó dẫn ra lấy lại chiếc xe…  

Miệng niệm Phật mà tâm sợ ma, thì không dễ gì được vãng sanh đâu nhé. Nếu chị đó 
là người chí thành niệm Phật, tha thiết vãng sanh thì có lẽ không còn sợ ma nữa đâu. Vì 

sao vậy? Vì nên hiểu rằng Ma hay Phật đều ở tại tâm này. Người có tâm Phật, thấy chúng 

sanh đều là Phật. Người có tâm Ma thấy chúng sanh đều là Ma. Rõ ràng, tất cả đều do tâm 

tưởng mà sanh ra. Một người giác ngộ niệm Phật vãng sanh thì thành Phật. Một người mê 
muội khi chết vướng nạn thì thành ma. Như vậy, Phật hay Ma vẫn là một người đó. Như 

một người nào đó đang vướng nạn, quá khổ đau mà cất lên tiếng khóc, thì thật sự người 

này quá đáng thương hại hơn là đáng sợ sệt. Diệu Âm thường nói rằng, có lẽ đó là những 
người có duyên với mình. Hãy thương hại họ. Nghe họ than khóc thì nên ngừng xe lại, 

thành tâm khuyên họ vài lời. Người niệm Phật biết hộ niệm thì biết khai thị. Hãy lấy lòng 

thương xót mà khuyên người ta vài câu, hy vọng họ ngộ ra mà đi giải thoát, ví dụ:  

- Chư vị ơi!... Duyên của chư vị với tôi như thế nào tôi không biết, nhưng khóc than 

với tôi để làm chi, vì tôi không cứu được chư vị đâu. Hãy thành tâm niệm A-Di-Đà Phật 
cầu xin đức Phật A-Di-Đà tiếp độ về Tây-Phương Cực-Lạc, chư vị sẽ hưởng đời an vui 

cực lạc, chấm dứt cảnh khổ đau, tương lai không còn sanh tử nữa. Mau mau niệm Phật cầu 

vãng sanh liền đi nhé. 



35 

 

  Trong cơn đau khổ tột cùng có thể giúp cho người ta dễ giác ngộ lắm đấy. Nếu giác 

ngộ họ niệm Phật cầu vãng sanh, thì họ có thể được Phật tiếp độ thẳng về Tây-Phương 

Cực-Lạc thành Bồ-Tát trước mình. Như vậy họ là Bồ-Tát chứ đâu phải là “Ma”. Người 
đời thường lầm lẫn cho họ là “Ma”, chứ thực ra chỉ vì mê muội mà họ lang thang trong 

cảnh giới trung ấm mà chịu nhiều khổ đau một cách oan uổng. Nhưng tình thực hiện tại 

cũng có điều lợi là họ chưa vướng vào một báo thân nào, thành ra chỉ cần họ tỉnh ngộ niệm 

Phật cầu vãng sanh, thì có thể họ vãng sanh liền, chứ không phải chờ đến ngày mãn báo 
thân nữa. Về Tây-Phương Cực-Lạc thì thành Bồ-Tát. Như vậy, đâu là Bồ-Tát đâu là “Ma” 

đây? Xin chư vị thấu hiểu điều này.  

Chúng ta đi hộ niệm, thường xuyên điều giải oán thân trái chủ cho người bệnh đều có 

liên quan đến vấn đề này. Trong pháp giới có người dữ, có người hiền. Chúng ta chỉ lấy 
lòng thành tâm thiện ý điều giải khuyên răn để cứu giúp họ thoát cảnh khổ. Đây là việc 

làm tốt, kết nhiều duyên lành. Chí thành sẽ cảm thông. Người ta nghe đấy, không có gì 

phải lo sợ. 

(b): Người niệm Phật tha thiết muốn vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì tinh thần dễ 

ổn định khi lâm chung. Nếu được hộ niệm thì rất dễ được vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Vì người ta muốn vãng sanh về Tây-Phương nên tinh 

thần của họ ổn định, không chao đảo, không phân vân, không lo sợ, không suy nghĩ, 

không đắn đo. Người ta đang trông chờ đến ngày xả bỏ báo thân để đi về Tây-Phương 

Cực-Lạc. Họ trông chờ từng giờ từng phút cái cơ hội đó để đi thành đạo, cho nên tự nhiên 

họ tỉnh bơ trước sự sống chết. Rất nhiều người đã mỉm cười ra đi. Thật quá tự tại!  

Khi nói đến chuyện này, thì Diệu Âm trực nhớ đến ông Cụ thân sinh của Diệu Âm. 

Bệnh già yếu dần, đi không nổi, nhưng ông vui tánh thường chọc người ta cười tới ngắt 

nga ngắt nghẻo luôn. Tính Ông vui vẻ, thích tiếu lâm, bệnh đi không nổi mà thường chọc 
người ta cười, đến 15 phút trước khi xả bỏ báo thân mới lặng lẽ im lìm ra đi. Có lẽ Ông là 

người đã biết đường về Tây Phương rồi nên không lo sợ sự sống chết nữa chăng? Còn 

người nào không biết đạo, thì trước cảnh ra đi… Ôi thôi!... Lo âu!... Sầu bi!… Rơi lệ!... Ôi 
đủ thứ!... Chịu thua rồi!... Đây là do tinh thần không ổn định. Một khi tinh thần không ổn 

định, thì có hộ niệm họ cũng khó được vãng sanh vậy.  

Cho nên, xin chư vị nhớ cho, Hộ Niệm là cởi mở những sự gút mắc của người bệnh, 

làm cho người bệnh được ổn định trở lại. Lo lắng về điều gì hãy bỏ đi, khó khăn về chuyện 

gì hãy bỏ đi, sầu bi cái gì hãy bỏ đi… Phải bỏ đi mới được vãng sanh. Còn người vướng 
chấp không chịu bỏ, thì dù cho có hàng ngàn người đến hộ niệm cũng đành chịu thua!... 

Hàng đêm ở đây chúng ta đều nghe tọa đàm về Hộ Niệm, coi như chúng ta đã khai thị cho 

nhau rồi, chúng ta đã thường xuyên hộ niệm cho nhau rồi. Hộ niệm luôn mấy chục năm 
cho đến lúc ra đi. Vậy thì đến lúc đó khỏi cần khai thị gì nữa nhé. Chúng ta hãy đến bắt tay 

rồi niệm Phật đưa nhau vãng sanh, không nhắc nhở gì thêm nữa, vì chúng ta đã nhắc nhở 

nhau rất kỹ rồi. Môi trường thuận lợi quá, thù thắng vô cùng. Xin đừng bỏ qua cơ hội này 

nhé. Uổng lắm đấy.  

“Nếu được hộ niệm thì rất dễ được vãng sanh”. Còn nếu như không được hộ niệm 
thì sao đây? Việc này đành tùy duyên thôi!... Nếu quý vị niệm Phật mà đạt đến cảnh giới 

“Nhất-Tâm Bất-Loạn” thì khỏi cần hộ niệm. Niệm Phật đến thành phiến rồi cũng có một 

chút ít hy vọng không cần. Còn như đã cố gắng hết sức mà công phu không đạt được gì cả 



36 

 

thì phải hết sức cẩn thận đấy nhé. Hộ Niệm luôn luôn là điều quan trọng, là đại cứu tinh 

cho chúng ta. Hãy quán xét cho thật kỹ đi, có phải trước sau gì chúng ta vẫn còn là phàm 

phu, tội chướng sâu nặng, oán thân trái chủ trùng trùng phải không? Vậy thì những sự cố 
bất thường xảy ra vô cùng bất ngờ, vô cùng bất ngờ, khó có thể lường trước được đấy!... 

Khi nghiệp chướng ứng hiện rồi không phải đơn giản như ngồi đây lý luận cao thấp đâu 

nhé. Khó lắm đấy!  

Đơn cử một điều đơn giản như sự mê man bất tỉnh. Tại sao lại mê man bất tỉnh vậy? 
Một là vì nghiệp chướng báo đời. Hai là oán thân trái chủ đánh cho đến tơi tả, tinh thần tán 

loạn. Còn rất nhiều biến chứng khác nữa kể sao cho hết. Thông thường bị mê man bất tỉnh 

thì chịu thua cuộc. Nhưng những người thực sự muốn vãng sanh, thì thường cẩn thận 

chuẩn bị trước, một là lo tinh tấn niệm Phật, hai là lo chuyện hộ niệm. Phải kết hợp chặt 
chẽ với đại chúng để giúp đỡ nhau, nhờ vậy mới có hy vọng hóa giải ách nạn, tạo được cơ 

hội an toàn để vãng sanh vậy. 

Nên nhắc lại rằng, muốn tránh tình trạng mê man bất tỉnh, thì xin chư vị hãy cố gắng 

tu phước lành cho nhiều. Vấn đề này vô cùng quan trọng. Trong “Lục độ vạn hạnh” Phật 
dạy Bố thí làm đầu. Trong “Tứ nhiếp pháp” đầu tiên Phật cũng dạy Bố thí. Bố thí, giúp 

người, làm việc nghĩa, tự đó giải tỏa cho mình rất nhiều chướng nạn. 

Chính vì thế, muốn được ra đi thoải mái, người tu hành chánh pháp đừng bao giờ quỳ 

trước Phật, cầu xin Phật cho mình ra đi đừng bệnh hoạn, đừng đau đớn. Không phải vậy 

đâu! Phật dạy về nhân-quả, chứ Phật không tự ban phước hoặc kết tội ai đâu. Vì thế, muốn 
khi ra đi không bị đau đớn, thì người đệ tử Phật phải biết nghe lời Phật dạy. Phật dạy tạo 

phước để có phước. Phước báu lớn thì tự nhiên nghiệp chướng giảm. Phước và nghiệp đều 

do chính mình tạo lấy, chúng chen nhau từ vô lượng kiếp đến giờ. A-lại-da thức của chúng 
ta đã chứa sẵn lẫn lộn đầy đủ cả những hạt giống thiện và ác. Hãy tưởng tượng như một 

cái bình chứa cả đậu trắng và đậu đen. Nếu đậu trắng nhiều, đậu đen ít, thì bốc lên một hạt 

ta dễ có hạt đậu trắng hơn. Ngược lại, một cái bình chứa đậu đen nhiều, đậu trắng quá ít, 

thì thường thường mình bốc nhằm hạt đậu đen. Đậu đen tượng trưng cho nghiệp chướng, 
đậu trắng tượng trưng cho phước lành. Người thiếu tu phước thì phước báu không có, 

thường gặp phải những cảnh khó khăn. Khi lâm chung nếu gặp quá nhiều chướng nạn, 

khiến cho chính mình vượt qua không nổi, cũng đành phải nhận lấy số phần hẩm hiu!  

Cũng nên nhớ cho, tu phước có nhiều cách, chứ không phải chỉ đem tiền bạc ra bố thí 
cúng dường mới gọi là tu phước. Điểm chính yếu cái tâm thiện lành, cái tinh thần bố thí. 

Người có tâm thiện lành thì tự nhiên có vạn cách để làm việc nghĩa, thực hiện sự bố thí. 

Những người nghèo khổ vẫn có nhiều cơ hội bố thí cúng dường. Ví dụ như bà bán bánh ú 

chẳng hạn, bà nghèo khổ như vậy mà lại thực hiện được một sự đại bố thí mà mình không 
hay. Nhờ đâu vậy? Bà thích đi hộ niệm giúp người vãng sanh. Bà vui vẻ ngồi suốt đêm 

niệm Phật cầu nguyện cho người bệnh được vãng sanh mà không sợ khổ, không sợ bệnh, 

không cần thay ca. Sáng hôm sau phải đi dạo bán bánh ú mà bà không sợ mệt. Đây là cái 
tâm đại bố thí khó có ai sánh bằng. Chính nhờ cái tâm đại bố thí này, mà sau cùng bà vẫy 

tay chào mọi người để đi vãng sanh.  

(c): Người niệm Phật tha thiết muốn vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì được Phật 

thương xót ban cho “Phước như Đông Hải, thọ tỷ Nam Sơn”.  



37 

 

Đúng hay Sai? – (Sai). Hoàn toàn sai. Có phước như Đông Hải là do chính mình tạo 

phước lớn như biển đông, chứ phước này không phải cầu xin mà được Phật ban cho đâu.  

“Liễu Phàm Tứ Huấn” là tập sách dạy cho người tu phước làm thiện hầu cải đổi vận 

mệnh. Ngài Liễu Phàm quan lộc ít, yểu mạng, không con… Ông phát tâm làm thiện cầu 
phước, mà vận số được đổi thay. Mỗi lần phát tâm, Ông phát tâm làm đến 1.000, rồi 2.000, 

rồi 3.000 việc thiện... Lần sau cùng Ông phát tâm làm tới 30.000 việc thiện. Đúng là người 

có tâm đại bố thí. Nhờ có tâm đại thiện lành này mà sau cùng Ông chỉ mới làm một việc 
thiện thôi cũng đủ viên mãn phước báu 30.000 việc thiện. Đó là, nhằm vào một vụ mùa 

thất thu, ông ký lệnh miễn thuế cho dân chúng. Chỉ cần một việc này thôi mà chư Thần 

Linh đã ứng mộng báo tin cho Ông biết rằng khỏi cần lo lắng nữa, vì Ông đã hoàn mãn 

đầy đủ 30.000 việc thiện như đã hứa rồi. 

Đúng là “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”. Vì lòng chân thật thương chúng sanh, 
thấy dân chúng đói khổ Ông sẵn sàng chịu lấy thiệt hại cho chính mình mà miễn cho dân 

chúng một mùa thuế. Một quyết định đã làm cho hàng vạn người được hưởng phước lợi, 

thành ra chỉ cần một việc thiện này đã trang trải đủ 30.000 việc thiện mà Ông đã phát tâm.  

Hiểu được đạo lý duy tâm, chúng ta mới thấy đường bố thí tạo phước rộng thênh 
thang, rất phong phú. Mong rằng chư vị ai ai cũng có phước báu vô tận. Hãy đem phước 

báu này gửi về Tây-Phương Cực-Lạc cầu cho lúc lâm chung được nhiều thuận lợi, vui vẻ, 

thoải mái, tâm hồn tỉnh táo trong chánh niệm để vãng sanh Tịnh-Độ, thành tựu đạo quả. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 105) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Hôm nay chúng ta bắt đầu từ trang 43: “Vấn đề tự tại với bệnh khổ”.  



38 

 

Một người chân chánh tu hành thì thường thường họ rất tự tại trước bệnh khổ. Một 

người đã chứng đạo, thì các Ngài tự tại từ thể chất đến tinh thần, vì đã chứng đạo thì các 

Ngài đã vượt qua nghiệp chướng không còn bị bệnh khổ nữa, hoặc giả nếu có bệnh khổ thì 

đây chẳng qua chỉ là sự thị hiện. Còn chúng ta là hàng phàm phu chưa chứng đạo, nhưng 

nếu thực sự chân chánh biết đường tu hành, thì sự tự tại trước bệnh khổ ta vẫn có, nhưng 

so sánh với các Ngài ta chỉ có một nửa thôi. Nghĩa là sao? Nghĩa là, thể chất hay thân thể 

của chúng ta vẫn còn bị bệnh khổ, nhưng tinh thần của chúng ta ít ra cũng được tự tại. Đây 

là một vấn đề liên quan mật thiết với sự tự tại vãng sanh. Mong chư vị chú ý theo dõi để 

tìm hiểu thử nhé.  

(a): Người niệm Phật không bao giờ bị đau bệnh.  

Đúng hay sai? – (Sai). Chúng ta đã tự nhận rõ mình là hàng phàm phu thì cái thân 

bệnh này phải chịu bệnh là đúng. Là phàm phu mà hy vọng rằng khi ra đi tôi không bị đau 

bệnh gì cả thì chỉ là vọng tưởng. Một người đang bị nghiệp chướng chi phối mà nghĩ rằng 

khi ra đi, từ thân thể đến tinh thần đều tự tại, không đau bệnh gì cả thì không thực tế đâu. 

Đã không thực tế thì chúng ta hãy bỏ hẳn ý niệm này đi, đừng mơ tưởng tới nữa, mà nên 

chuẩn bị rằng khi ra đi chúng ta sẽ bị bệnh khổ chi phối đấy. Nhiều người mập mờ vấn đề 

này, nên khi bị bệnh thường lo sợ đủ điều, còn chúng ta dự biết rõ rồi, thì khi bệnh xuống 

chúng ta không lo sợ nữa. Đây là tâm trạng của những người tự tại trước bệnh khổ. Tự tại 

trước bệnh khổ là cái tâm ta phải vững vàng để đi vãng sanh vậy. 

(b): Người niệm Phật có thể bị bệnh, nhưng không bao giờ bị căn bệnh hành hạ đau 

nhức.  

Đúng hay sai? – (Đúng!... Sai!...). (Có người nói đúng, có người nói sai). Xin nhắc lại 

vấn đề: Người niệm Phật có thể bị bệnh, nhưng không bao giờ bị căn bệnh hành hạ đau 

nhức. Đúng hay sai? – (Sai). Cái thân bệnh này đã bệnh, bị bệnh thì làm sao tránh khỏi đau 

nhức! Ví dụ chính Diệu Âm đang bị đau ở cái vai đây. Đau nhiều lúc chịu không nổi! Đã 

là thân bệnh, đã chịu nghiệp chướng, đã bị bệnh khổ… thì chắc chắn cái thân này phải 

chịu khổ. Nên nhớ cho, đây là chuyện bình thường. Đừng bao giờ nghĩ rằng, có công phu 

tu hành được chút ít như thế này thì có thể vượt qua nghiệp chướng, không còn bệnh hoạn, 

hoặc bệnh mà không đau nhức nhé. Người nào muốn không bị đau nhức thì đơn giản thôi, 

chỉ cần uống thuốc giảm đau, chích thuốc morphine thì hết. Nhưng chích morphine thì 

đành phải chịu mê man bất tỉnh vậy thôi. 

 Vì thế, đã là thân nghiệp thì phải chịu bệnh khổ. Cái thân này chấp nhận trả nghiệp, 

nhưng đừng để cái tâm này theo nghiệp mà thọ nạn nhé. Vấn đề này liên quan rất lớn và 

vô cùng hệ trọng đến việc vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Nên nhớ cho kỹ.   

Do đó, người muốn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc mà mỗi khi gặp bệnh lại lo 

lên lo xuống, sợ lên sợ xuống, ngại lên ngại xuống thì sẽ gặp khó khăn vô cùng, chướng 

ngại vô cùng. Đây là tiền đề của trạng thái hỗn loạn, hoảng sợ, không thể tự tại được. Vậy 

thì, sự tự tại làm sao mà có đây?  

(c): Người niệm Phật khi bệnh đến không nên sợ hãi, hãy an nhiên chấp nhận. 



39 

 

 Đúng hay sai? – (Đúng). Đúng đấy. Bây giờ chúng ta bắt đầu đi vào chuyện tự tại 

trước bệnh khổ nè. Người niệm Phật quyết lòng vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì khi 

bệnh đến không nên sợ hãi, không nên lo âu, không nên phiền muộn quá đáng, mà hãy an 
nhiên chấp nhận bệnh tình. Đây là điểm đầu tiên trong sự tự tại của người quyết lòng niệm 

Phật. Chúng ta đã từng nói rằng, muốn lấy được cái báo thân của một vị Bồ-Tát bất thoái 

trên cõi Tây-Phương Cực-Lạc thì bắt buộc phải liệng cái báo thân này đi.  Bất cứ một vị 

nào, trong một giai đoạn của thời gian chỉ có một cái báo thân mà thôi, chứ không thể nào 
cùng một lúc có hai báo thân được. Chư Phật cũng vậy, chỉ có một báo thân thôi, chứ 

không có được hai cái báo thân, chỉ khác là Báo-Thân của các Ngài là thân thanh hư vô 

cực, có phước huệ viên mãn, trang nghiêm tốt đẹp phi thường, có hào quang phát ra sáng 
ngời. Còn báo thân của chúng ta là thân báo đời, là thân nghiệp chướng, thân bất tịnh, nên 

thân thể của chúng ta còm cõi, khổ sở, đau bệnh là điều bình thường.  

Một điểm thua thiệt nữa là chúng ta không có hóa thân, còn các Ngài thì có hóa thân 

vô lượng vô biên, gọi là “Thiên bá ức hóa thân”. “Quang trung hóa Phật vô số ức” nghĩa là 

báo-thân Phật có ánh sáng, ánh sáng phát tới đâu thì có hóa-thân Phật ứng hiện vô lượng 

vô biên. Khi trở về cảnh giới Tây-Phương Cực-Lạc của Phật thì chúng ta cũng có vô lượng 
vô biên hóa-thân như Phật, còn báo-thân thì chỉ có một mà thôi.  

Như vậy, muốn trở về Tây-Phương Cực-Lạc để nhận lấy báo thân của một vị Bồ-Tát 

bắt buộc chúng ta phải liệng cái báo thân phàm phu này. Vậy thì khi một căn bệnh khổ 

đến, bác sĩ bảo rằng không cách nào chữa được, mà người niệm Phật lại lo âu, sầu bi, tìm 

mọi cách chữa trị theo kiểu còn nước còn tát, nghĩa là còn quyết bám lấy cái báo thân trần 

tục này, thì không thể nào có cơ hội nhận được cái báo thân của một vị Bồ-Tát, nhận được 
báo thân Phật.  

Cho nên khi người đã ngộ đạo, muốn trở về Tây-Phương Cực-Lạc thành Phật, thì gặp 

một cơn bệnh ngặt nghèo không còn cách nào chữa trị được nữa, thì tinh thần cần phải ổn 

định, chờ cơ hội liệng cái cục nợ khổ nạn này để trở về Tây-Phương lấy được báo thân của 

vị Bồ-Tát bất thối mà thành đạo. Rõ ràng, người niệm Phật cầu vãng sanh đến cái chết 

cũng không hề lo sợ, thì sợ chi đến những căn bệnh. Phải nhớ cho kỹ cái cái tinh thần này 
để được tự tại khi ra đi. Đây là những điểm vô cùng căn bản thuộc về lý đạo giải thoát, 

phân tích thì cao lắm đấy, nhưng ứng dụng ở đây thì rất cụ thể để gìn giữ tinh thần chúng 

ta vững vàng mà đi vãng sanh. Xin chư vị cần nắm vững. 

(d): Bị bệnh hành hạ đau nhức nhưng không lo, không sợ, tinh thần vẫn vững vàng 

niệm Phật chờ ngày vãng sanh.  

Đúng không? – (Đúng). Đây là điểm thứ hai xin nhắc nhở cho nhau. Cần nhớ là tinh 

thần của chúng ta phải vững vàng, chứ không dám nói rằng thân thể của chúng ta vững 

vàng. Thân thể của chúng ta có thể đi không nổi, có thể nằm một chỗ, có thể giở tay lên 
không nổi, nhưng tinh thần của người niệm Phật phải vững vàng để theo Phật vãng sanh, 

gọi là tự tại trước tử sanh.  

Rõ ràng, về hình thức thì Pháp Hộ-Niệm này đơn giản, thực tế, nhưng tìm hiểu về lý 

đạo thì sâu rộng đến bao trùm khắp pháp giới. Những người không hiểu thấu về Hộ Niệm 

thì không thể thấy được điểm thiết thực trọng yếu này, cứ chạy theo những lý luận xa vời 

cao siêu gì đó tưởng là hay, không ngờ đến cuối đời gặp bệnh thì tâm hồn sầu bi, lo âu, 
phân vân, lo sợ không biết chết rồi đi đâu? Tu hành mà tâm không có chủ định thì cuối 

cùng cũng khó thành tựu được gì!... Trong lúc bệnh hoạn mà tinh thần hoang mang, phân 



40 

 

vân, lo sợ… lỡ như căn bệnh này là điểm cuối cùng trong phần đoạn này, nếu lúc ra đi mà 

mông lung vô định, thì mất vãng sanh đã đành, mà coi chừng tự dìm lấy huệ mạng vào ba 

đường khổ nạn nữa đấy. Xin chư vị nhớ vấn đề này cho kỹ, đừng nên sơ suất nữa nhé. 

(e): Bệnh nặng không còn chữa trị được nữa thì quyết buông xả để niệm Phật cầu 

vãng sanh, không cần lo chạy chữa cầu may theo kiểu còn nước còn tát của thế gian. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đúng đấy, hãy khui ra từng điểm, từng điểm rõ ràng, 

để chúng ta cùng suy xét. Thực sự muốn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, xin đừng 

khinh thường những điểm này. Ban đầu nói đến người bệnh nhẹ, sau đó nói đến bệnh nặng 
hành hạ đau nhức, bây giờ chúng ta nói đến chỗ bệnh ngặt nghèo không còn chữa trị được 

nữa. Rõ ràng từng bước, từng bước, chúng ta đi càng lúc càng sâu vào chi tiết một cách cụ 

thể để cùng nhau nắm vững mà tiến bước, thực hiện cho được con đường vãng sanh Tây-
Phương Cực-Lạc.  

Bệnh nặng không còn cứu chữa được nữa tức là chúng ta đang gần kề với sự sanh tử, 

đang chờ tới giờ lâm chung, đang chuẩn bị đối diện cái cảnh đau đớn đến nỗi không thở 
được nữa, mà đành phải xả bỏ báo thân đấy. Giai đoạn này không đơn giản đâu. Nếu 

không quyết lòng buông xả để niệm Phật cầu vãng sanh ngay từ bây giờ, thì làm sao lúc 

đó được vãng sanh?...  

Lúc đó chư vị hãy quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh, vui vẻ cầu vãng sanh nhé. 

Nếu đi hộ niệm thấy một người tới giai đoạn đó mà quyết lòng niệm Phật tha thiết cầu 

vãng sanh, chúng ta có thể đoán đến 95% họ được vãng sanh, lưu lại tướng lành bất khả tư 
nghì. Còn nếu đến lúc đó, có người còn lý trên luận dưới, có người còn phiền não này 

phiền não nọ, có người còn lo âu này lo âu nọ… thì xác suất vãng sanh sẽ giảm trừ xuống. 

Chúng ta có thể làm một bài toán trừ đơn giản như vầy, cứ mỗi một vướng mắc như vậy 
hãy trừ giảm đi 10%. Ví dụ: Lý luận lung tung – Trừ đi 10%. Phiền não này nọ – Trừ đi 

10%. Tại sao tâm tôi chưa được thanh tịnh – Trừ đi 10%. Tại sao tôi niệm Phật nhiều mà 

chưa được nhất tâm bất loạn – Trừ đi 10%... Nói chung, không lo thành tâm niệm Phật, 

không lo tha thiết nguyện cầu vãng sanh, mà cứ lo đến những chuyện gì khác, thì sự lo 
nghĩ đó dù tốt hay xấu, dù đúng hay sai vẫn phải bị giảm trừ. Nếu trừ đến 50% thì còn chút 

ít hy vọng cầu may. Nếu trừ xuống mà xác suất vãng sanh chỉ còn 30-40% thì có thể sẽ 

thua cuộc rồi. Nghiệp chướng đã bắt đầu tràn lên rồi. Nếu phạm phải quy luật vãng sanh 
nhiều quá, xác suất vãng sanh chỉ còn 20% thì chắc chắn phải thất bại. Lúc đó nghiệp 

chướng đã làm chủ, oán thân trái chủ không còn buông tha nữa, chư Thiên Long Hộ Pháp 

cũng không cần ủng hộ cho anh nữa đâu, vì anh là người miệng niệm Phật mà tâm không 

muốn vãng sanh, niệm Phật mà tinh thần không vững, niệm Phật không được tương ưng.  

“Nhất niệm tương ưng, nhất niệm Phật”, nghĩa là, một niệm tương ưng phải là niệm 

Phật chứ không thể niệm phân vân do dự. “Niệm niệm tương ưng, niệm niệm Phật”, là 
nhiều niệm vẫn là tiếp tục niệm Phật chứ không thể niệm đủ thứ mà có thể được tương 

ưng. Điều cần chú ý nhất cho người niệm Phật chính là ở chỗ này vậy.  

Vậy thì, mong chư vị, có tin thì phải tin cho vững, có đi thì phải đi cho thẳng, đi cho 

đúng, đừng đi lệch lạc. Nhiều người niệm Phật mà tin không vững, đi không đúng, mông 

lung chập chờn thành ra bị thất bại là như vậy. Mong chư vị nhớ cho kỹ để thật vững vàng 

mà đi, đừng nên sơ suất nữa.  

Cho nên, gặp lúc bệnh nặng không còn cứu chữa được là cơ hội để đo lường cái tinh 

thần mạnh hay yếu. Những người mà bác sĩ báo cho biết rằng bệnh của anh không còn 



41 

 

cách nào cứu chữa được nữa mà người đó vui vẻ, tinh thần vững vàng, làm di chúc dặn dò 

gia đình con cái, thành thật cảm ơn những vị đồng tu tới niệm Phật hộ niệm, và quyết lòng 

buông xuống vạn duyên, ngày ngày niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc... Xin 
thưa thực với chư vị, có tinh thần như vậy, chúng ta có thể đoán được xác suất vãng sanh 

của họ rất cao.  

Nếu hiểu được rằng những điều này vô cùng quan trọng, thì nên lập chí niệm Phật 

cho vững, để vãng sanh cho ngon lành. Người quyết chí vãng sanh lúc nào cũng biết tự tại 

trước bệnh khổ, biết nương theo bệnh khổ mà đi về Tây-Phương Cực-Lạc.  

Mong rằng những lời nói khá mộc mạc, nhưng thiết thực, cụ thể này giúp cho chúng 

ta có cơ hội vãng sanh thành đạo. Xin hãy xem xét thật kỹ, đừng nên vướng phải những 

điều sơ suất quá đơn giản, làm luống qua cơ hội giải thoát vô cùng hy hữu này. Bá thiên 
vạn kiếp khó tìm gặp lại đấy. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 106) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Trang 43, về vấn đề: “Tự tại với bệnh khổ”.  

(f): Khi biết mình bệnh nặng, càng đau nhức càng quyết lòng niệm Phật, càng vui 

mừng vì biết mình được sớm vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đây là yếu tố tự tại của người niệm Phật đấy. Người 

không biết niệm Phật thì thường sợ chết, đến lúc bệnh nặng rồi thì nhiều khi mình thấy 

người ta cười, nhưng nụ cười khá gượng gạo, đầy khổ đau!...  

Chính vì thế, là người niệm Phật chúng ta hãy tập cái tánh tự tại trước bệnh khổ. 

Bệnh khổ, chắc chắn sẽ đến với mình, không trước thì sau, không sau thì trước, nhất định 

sẽ có đấy. Khi có hiện tượng mà bắt mình phải xả bỏ báo thân, thì biết rằng: “À!... Mình 

đã đến giai đoạn phải liệng cái thân phàm phu này để đi về với Phật rồi…”, thì xin dành tất 

cả tâm lực còn lại dồn vào con đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Hãy nghĩ rằng cái 

ước mơ từ lâu của mình nay đã sắp tới để mình được về Tây-Phương gặp đức A-Di-Đà 



42 

 

Phật thành đạo, mình sắp thoát khỏi cảnh phàm phu khổ nạn rồi. Hãy chuẩn bị tinh thần và 

xác định sớm đi chư vị, đừng nên ưỡm ờ, phân vân, do dự nữa...  

Cho nên, thực sự nếu chư vị tha thiết muốn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì 

phải thực hiện sự tự tại này. Gặp phải những căn bệnh ngặt nghèo không còn cứu chữa 

được, thì vững vàng lên nhé, lo chuẩn bị để đi làm Phật chứ không thèm tiếp tục làm phàm 

phu nữa. Biết bao nhiêu người vì quyết lòng thực hiện tâm nguyện này mà họ được an 

nhiên tự tại mỉm cười ra đi vãng sanh. Trong khi đó, cũng có vô lượng vô biên con người 

khi đối diện với nghiệp khổ, bệnh hoạn không còn cứu chữa được thì bao nhiêu nỗi sầu bi, 

lo âu hiện đến, họ sống trong những ngày tháng khổ đau, sợ sệt, khủng hoảng đến cùng 

tột!... Chúng ta biết đạo rồi, thấy rõ đường giải thoát rồi, thì đừng để rơi vào trạng huống 

này nhé. Nhất định phải sáng suốt tìm đường giải thoát, đừng tự dìm mình trong cảnh hãi 

sợ mà chịu đọa lạc, tội nghiệp cho thân phận của mình lắm chư vị ơi!...  

Giữ được tinh thần tự tại này gọi là tâm lực mạnh mẽ. Phải chuẩn bị trước để cơ hội 

này thành đạo. Phải tự mình răn nhắc lấy mình để đi cho vững. Đừng nên quá khinh suất 

mà những đạo lý này trôi tuột qua tai, mà đến lúc nằm xuống rồi thì ôi thôi rối bùng beng, 

đành phải chịu nạn!... Chư vị hãy nhìn lại trong quá khứ đi, có được bấy nhiêu người ra đi 

để lại thân tướng tốt đẹp? Ít khi thấy lắm phải không? Tại sao vậy? Tại vì không được hộ 

niệm đúng pháp, không được nghe sự khai thị chỉ điểm rõ ràng về pháp vãng sanh, không 

được nhắc nhở cẩn thận cách thức thực hành đường siêu sanh Tịnh-Độ. Mộng ước thoát 

vòng sanh tử luân hồi phải chăng chỉ có trên lý thuyết, còn thực tế thì đường tu hành quá 

mông lung, đưa đến sự thành tựu cũng mông lung vô thực!... 

Đừng thấy Pháp Hộ-Niệm này đơn giản mà khinh thường nhé chư vị. Nó vi diệu và 

thực tế lắm đấy. Nó nhắc nhở chúng ta từng chút, từng chút những gì cần phải chuẩn bị và 

chuẩn bị ngay từ bây giờ, chứ không phải đến ngày đó mới lo. Xin hãy nói “Không!...” 

với sự chần chờ hẹn nay hẹn mai đi. Nếu để đến ngày đó mới chuẩn bị, tức là chuẩn bị đến 

ngày đó ta chui xuống tam ác đạo chịu nạn! Vì sao vậy? Vì ta vẫn tiếp tục huân tu những 

thứ mê muội, tập nhiễm theo những cách tu hành lạc lối… đến lúc đó chúng ta không thể 

cưỡng lại được cái tập khí sai lầm đã thấm sâu vào đầu óc đâu.  

Vậy thì, phải quyết lòng thực hiện một tâm hồn tự tại trước bệnh khổ nhé. 

(d): Không cầu bệnh đến, không cầu hết bệnh, nghiệp chướng đến hay đi kệ nó, cứ 

một lòng niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Tất cả những điều này đã có sẵn trong tập sách, xin 

chư vị nên đọc qua vài lần. Tập sách này gọi là “Để hiểu thấu hành đúng Pháp Hộ-Niệm”. 

Xin đọc qua vài lần để hiểu thấu cái chỗ mình không cầu bệnh đến. Hiểu cho thấu cái chỗ 

mình không sợ đến bệnh. Không sợ bệnh thì ta tự tại trước căn bệnh. Hiểu cho thấu cái 

chỗ ta không phải cầu bệnh hiện ra để trả nghiệp. Đến hay đi kệ nó, ta đã có đường đi sẵn 

rồi. Tất cả những điểm này xin hiểu cho thấu đi.  

Cho nên thường thường Diệu Âm cứ nói mãi rằng, hãy cầu vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc chứ không cầu cho hết nghiệp. Có nhiều người phát tâm lập hạnh tu hành trong 

mấy năm để tiêu hết nghiệp chướng, nghĩa là họ đang cầu cho nghiệp đổ ra để trả cho hết 



43 

 

đấy. Nghiệp chướng trả vài năm là xong sao? Thật quá vọng tưởng! Tiêu trừ nghiệp 

chướng đâu có thể quá đơn giản như vậy!... Còn chúng ta biết rõ ràng rằng, nghiệp chướng 

của chúng ta dù có trả đến vô lượng kiếp cũng không hết, nên ta không cầu đến chuyện 

này mà lo cầu vãng sanh Tịnh-Độ. Nghiệp đến cũng kệ nó, đi cũng kệ nó, hiện ra cũng kệ 

nó… ta chấp nhận tất cả đi. Được vậy thì chúng ta đạt đến trạng thái tự tại trước bệnh khổ 

rồi đó. Ai giảng dạy cho ta thông suốt điều này vậy? Chính Pháp Hộ-Niệm đã dạy chúng 

ta như vậy đấy chư vị ạ. Nghiệp chướng của mình là do mình tạo ra, nó chính là của mình, 

nó đeo mãi trên vai của mình, trốn không được mà bỏ cũng không xong đâu. Trốn không 

được thì không cần chạy trốn nữa. Bỏ không xong thì đừng tìm cách đánh phá nó làm chi. 

Chạy trốn thì chẳng khác gì một người đang mang một gánh nặng trên vai mà chạy trốn 

gánh nặng. Phá không được mà cứ lo phá thì tự làm khổ cho mình hơn. Vậy thì giờ đây 

không cần chạy trốn và cũng không cần phá nữa, hãy ngồi xuống dựa cái gánh nặng trên 

vai mà nghỉ đi. Hãy an nhiên niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ là được. Đây là người 

khôn ngoan biết tự tại vượt qua nghiệp khổ đấy.  

Xin thưa với chư vị, Pháp Niệm Phật không phải là pháp diệt nghiệp chướng để 

chứng đắc, mà là pháp đới nghiệp để vãng sanh. Đới nghiệp là còn nghiệp mà được vãng 

sanh. Vậy thì đừng bận tâm lo diệt nghiệp nữa, mà hãy lo niệm Phật cầu vãng sanh đi nhé. 

Không cầu hết bệnh tức là khi bệnh đến ta đã có phần chuẩn bị rồi, thuốc thang vẫn cứ 

uống để trợ sức, nhưng ta đã có sẵn một cái tâm thoải mái để trị bệnh. Hay lắm đấy!... Một 

người có bệnh mà tâm hồn thoải mái, vui vẻ, không lo, không sợ… tự nhiên căn bệnh rất 

dễ bình phục. Rõ ràng, không cầu hết bệnh mà bệnh lại dễ hết. Còn với một căn bệnh như 

vậy, mà người nào lo âu, chạy đôn chạy đáo, sợ sệt tán loạn lên, thì căn bệnh sẽ tệ hại hơn, 

hành hạ khổ sở hơn!...  

Sự thực là nhiều người niệm Phật mà tự nhiên hết bệnh. Thật là một điều lạ lùng! 

Chắc chư vị cũng có người nghe qua điều này phải không? Nhiều người bị bệnh ung thư 

đến giai đoạn cuối nhưng không sợ sệt, họ cứ an nhiên niệm Phật cầu vãng sanh, ấy thế mà 

có rất nhiều trường hợp bệnh lại tự nhiên hết hồi nào không hay. Bên cạnh đó, nhiều người 

vừa nghe mình bị ung thư, thì tâm hồn kinh hoàng hoảng sợ, liền phát nguyện tụng Kinh 

này Chú nọ để cầu tiêu tai giải nghiệp, cầu xin hết bệnh. Cầu xin như vậy, bệnh ung thư 

này không hết mà nhiều khi nó còn mời thêm những bệnh ung thư khác đến, thế gian gọi 

là di căn… Thảm thương thay!... 

Như vậy, chẳng lẽ Kinh, Chú của Phật không linh chăng? Xin thưa, không phải đâu. 

Nguyên do chính là đạo lý: “Vạn pháp duy tâm sở hiện”. Người sợ chết, thường nghĩ đến 

chết, thì phải chịu chết. Người sợ bệnh, thường lo nghĩ về bệnh, thì bệnh này bệnh nọ 

chúng hẹn nhau đến thăm. Người tu hành mà thường cầu xin cho mình được hưởng nhiều 

thiện lợi, thì đó là đạo ích kỷ chứ không phải là chánh pháp. Chính vì tâm hồn quá nhỏ hẹp 

này mà phước báu không đến, ngược lại ngặt nghèo thường xuyên đến vậy thôi. Tất cả đều 

hiển hiện theo đúng nội tâm của mình. Đây chính là đạo lý duy tâm của Phật dạy. 

Còn người thật sự niệm Phật, khi một căn bệnh ứng hiện ra ta nên hiểu rằng, tại chính 

mình mê mờ hoặc sơ ý đã tạo quá nhiều nghiệp chướng, đến giờ này nghiệp đổ ra thì phải 

chấp nhận. Chấp nhận bệnh khổ là sự tự tại trước bệnh khổ, thay vì lo cầu cho hết bệnh, 



44 

 

bây giờ phải niệm Phật cầu cho được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc để sớm được thoát 

vòng khổ lụy. Chư Tổ dạy rằng, chỉ cần thành tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ, thì tương 

ứng với đại nguyện của đức A-Di-Đà, tự nhiên được Phật gia trì, nhờ sự gia trì này mà hết 

bệnh hồi nào không hay. Đạo lý chính là đây. Thực sự mình không cầu hết bệnh mà bệnh 

hết, lạ lắm!... Điều này có thực, đã có rất nhiều người đang trong cơn bệnh khổ mà người 

ta cười hề hề niệm Phật đi vãng sanh đấy.  

Hãy lập chí vãng sanh cho mạnh lên chư vị nhé. Nghiệp chướng đến hay đi kệ nó, 

đây là trạng thái tự tại đến tận gốc rễ. Ta không cầu bệnh đến, không cầu bệnh đi, không 

cần cầu cho nghiệp đổ ra, cũng không cầu tiêu nghiệp mà cứ cầu vãng sanh Tây-Phương 

Cực-Lạc. Một hành giả thực sự niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì trong kinh 

Thập-Vãng-Sanh Phật dạy rằng có 25 vị Bồ-Tát đến gia trì cho người đó. Chư vị phải tin 

vững vàng nhé, để một đời này vãng sanh Tịnh-Độ, đừng nên nghi ngờ theo dạng người 

thiếu căn lành của thế gian mà đành chịu chết trong thương đau.  

Quyết chí vãng sanh, đau nhiều ta niệm nhiều, đau ít ta cũng niệm nhiều luôn. Cứ 

việc niệm nhiều đi, niệm tha thiết. Nếu đau nhiều hãy mừng lên vì mình sẽ được vãng sanh 

trước người khác. Niệm Phật chuyển cảnh giới, chuyển cảnh đau khổ thành vui mừng. Tự 

tại biết bao nhiêu!... 

Vậy thì, bệnh khổ đến ta không than, không buồn, hãy nghĩ rằng đúng ra ta phải chịu 

nạn nặng nề hơn ở tam ác đạo, nhưng nghiệp tam đồ giờ đây đã trở thành một cơn bệnh 

nhẹ để ta trả thêm một lần cuối nữa rồi về Tây-Phương Cực-Lạc, có gì mà buồn lo. Đúng 

không chư vị? Rõ ràng thay vì ta phải chịu nạn dưới tam ác đạo tới hàng vô lượng kiếp, 

bây giờ chỉ chịu thêm một cơn bệnh nữa để ta về Tây-Phương.  

Hiểu thấu được vậy, thì một căn bệnh đến không thể làm tâm ta thoái chuyển. Không 

có một căn bệnh nào làm hại đến cái tâm của chúng ta được, chỉ vì tâm lực của chúng ta 

quá yếu, quá mê nên bị khổ đó thôi. Nếu cái tâm này mà không chịu giác ngộ, thì cái tâm 

này tự mang bệnh lấy mà thôi, còn căn bệnh chỉ được quyền tác dụng trên cục thịt vô 

thường chứ đâu có quyền chi phối đến cái tâm. Nếu tâm ta không thèm theo cục thịt, thì 

tâm ta không luân chuyển theo sự sanh trưởng dị diệt nữa, mà tâm ta đi theo đức A-Di-Đà 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành Phật, đâu còn tử sanh nữa.  

Chư vị ơi!... Tâm lực mạnh lên thì nghiệp lực sẽ chịu thua. Nghiệp lực sẽ chịu thua 

trước những người quyết lòng đi về Tây-Phương Cực-Lạc, đây là ý nghĩa sâu xa của đạo 

lý “Đới nghiệp vãng sanh”. Còn người cứ cho rằng, thế giới này là number one, sự nghiệp 

này là number one, vợ chồng là number one, con cái là number one, cái thân này là 

number one… thì nhất định sau cùng ta sẽ hưởng lấy number zero trống rỗng!...  

Vạn sự trên thế gian đều vô thường huyễn hóa! Đời này gặp nhau là một cái duyên 

ngắn ngủi như hai sợi chỉ kết lại thành cái gút nhỏ xíu, còn đường dài đằng đẵng sau đó 

tượng trưng cho thời gian vô cùng vô tận, tương lai đường ai nấy đi, nghiệp ai nấy trả. 

Sinh ra tạo nghiệp khác nhau, nhất định đời kiếp sau không cách nào gặp lại được. Chính 

vì vậy, xin hãy giác ngộ kịp thời, cùng nhau niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ, hội tụ một 

nơi Tây-Phương Cực-Lạc, cùng nhau thành Phật. Tất cả bệnh hoạn đều là biến chứng của 



45 

 

thân xác vô thường, đừng để cái tâm của mình thành kẻ nô lệ cho nghiệp chướng mà bị 

nạn nhé.  

(h): Bệnh khổ đến ta không than, không buồn. Hãy nghĩ rằng đúng ra ta phải chịu 

nạn nặng nề ở tam ác đạo, nhưng giờ đây trở thành một bệnh nhẹ, ta trả thêm một lần 

cuối cùng nữa rồi ta đi về Tây-Phương Cực-Lạc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đơn giản!... Cứ nghĩ như vậy đi, chư vị sẽ thấy thoải 

mái vô cùng.  

(i): Có duyên bệnh đến ta trả. Nghĩ rằng trả trước khỏi trả sau, đến khi lâm chung 

bớt nghiệp khổ. Tâm hồn luôn luôn an nhiên niệm Phật cầu vãng sanh.  

Đúng không? – (Đúng). Từng câu, từng câu ở đây hướng dẫn chúng ta thực hiện sự 

tự tại đấy. Ở trên thì bệnh đến ta không than, không buồn. Nghĩ rằng ta trả trước thì khỏi 

trả sau. Nghĩ rằng thay vì phải trả ở tam ác đạo vài ngàn kiếp, bây giờ ta chỉ phải trả một 

đời nữa rồi từ giã cảnh khổ nạn này. Vậy thì có gì đâu mà than với buồn? Câu này nhắc 

nhở chúng ta bệnh đến thì trả, trả tháng này thì tháng sau khỏi trả, trả năm này thì 10 năm 

sau khi ta ra đi khỏi phải trả nữa. Trả trước thì sau cùng nghiệp nhẹ đi, thế thôi. 

Ví dụ như người Dì của bác sĩ Phi, nghiệp đến đành phải chịu bệnh khổ hơn 20 năm 

trường. Biết chừng đâu hơn 20 năm chịu khổ, với cái tâm hiền lành của Bà Dì mà nghiệp 

chướng đã gần trụi lủi mà không hay, để sau cùng thiện căn ứng hiện, chỉ cần gặp người 

biết đạo chỉ bày niệm Phật, Bà Cụ liền thành tâm niệm Phật mà được vãng sanh. Nếu giả 

như không có dịp trả nghiệp trước, nghiệp chướng dồn lại trong lúc lâm chung, liệu có hy 

vọng cho Bà Dì tỉnh táo niệm Phật vãng sanh không? Bà Cụ Phạm Thị Thanh, ở bên Tiệp, 

cũng trải qua mười mấy năm nằm trên giường trả nghiệp, khó khổ vô cùng, đau đớn Bà 

rên la đến thấu trời xanh. Thế mà, nhờ ban hộ niệm tới niệm Phật, kết quả bất ngờ là 5 

ngày cuối cùng tự nhiên tỉnh táo hẳn lại, Bà niệm Phật với đại chúng và ra đi lưu lại tướng 

lành bất khả tư nghì. Phải chăng, nhờ Bà đã trả quá nhiều nghiệp chướng trong mười mấy 

năm trường mà nghiệp chướng tiêu giảm đi. Hễ nghiệp giảm thì phước tăng, sau cùng Bà 

quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh mà được thành tựu quá tốt đẹp. 

Tại sao mười mấy năm nửa mê nửa tỉnh, mà 5 ngày cuối cùng Bà tỉnh táo lại vậy? 

Phải chăng, một là nhờ phước lành tăng trưởng, hai là nhờ cái tâm thành nên được Phật 

lực gia trì mà tự nhiên tỉnh lại. Người chí thành niệm Phật cầu vãng sanh đều được Phật 

lực gia trì, 25 vị Bồ-Tát đến gia hộ, rất nhiều chư Thiên Long Hộ Pháp tới bảo vệ giúp đỡ 

mà được tỉnh táo đấy. Thế mới hay rằng, được thua trên đời khó biết đâu là phước đâu là 

họa. Có phước báu nào bằng cái phước của người sau cùng được tỉnh táo niệm Phật được 

vãng sanh?  

Đây một bài học về việc tu hành. Đối với người niệm Phật cầu vãng sanh, thì những 

chuyện bệnh hoạn nho nhỏ xin đừng lo, đừng sợ nữa. Hãy lo quyết lòng niệm Phật cầu 

vãng sanh, thì tự nhiên mọi chướng ngại đều có thể giải quyết một cách ổn thỏa. Mong 

chư vị vững vàng tin tưởng, cùng nhau vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo nhé. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.                     

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 



46 

 

(Tọa đàm 107) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Ngày hôm qua chúng ta bàn về vấn đề tự tại trước bệnh khổ, hôm nay chúng ta bàn 

về tự tại với sống chết. Nghe nói mình tự tại với sống chết, chư vị có thấy ngon lành 

không? Xin mở trang 44, câu 8: “Vấn đề tự tại trước sống chết”.  

Tự tại trước bệnh khổ và tự tại trước sống chết là hai vấn đề quan trọng. Đưa ra vấn 

đề này không phải lý thuyết suông đâu, mà chúng ta phải cố gắng thực tập cho được đấy. 

Hôm qua chúng ta nhắc đến sự thực tập một tinh thần tự tại trước bệnh khổ. Khi đi hộ 

niệm, nếu thấy một người có tinh thần tự tại trước bệnh khổ, mình có thể đoán được cái 

xác suất vãng sanh của họ lớn lắm, còn khi gặp một người lo âu trước cơn bệnh, thì biết 

rằng cái xác suất vãng sanh của họ rất mập mờ, rất khó khăn. Từ chỗ tự tại trước bệnh khổ 

dẫn đến sự tự tại trước sống chết. Bây giờ xin bàn đến sự tự tại trước sống chết như thế 

nào nhé. 

(a): Ta niệm Phật rồi đứng ra đi, biểu diễn sự vãng sanh như chư Tổ Sư. 

 Đúng không chư vị? – (Sai). Khó lắm đấy! Đừng thấy có những người đứng ra đi, 

ngồi ra đi, rồi nghĩ rằng mình cũng đứng ra đi ngồi ra đi một cách dễ dàng. Không đơn 

giản đâu. Nghiệp chướng của mỗi chúng ta tự mỗi người phải ý thức lấy. Từ trong nhiều 

đời nhiều kiếp cho đến đời này, chúng ta đã quá mê mờ tạo nên nghiệp chướng lớn như 

núi rồi, nếu sau cùng nghiệp chướng ứng hiện ra thì không đơn giản đâu nhé. Chính vì 

nghiệp chướng ứng hiện quá bất ngờ làm chúng ta ngỡ ngàng, trở tay không kịp, nên phải 

cẩn thận. Muốn cho nghiệp chướng nhẹ đi một chút, thường thường chư Tổ dạy chúng ta 

phát tâm tu phước. Hầu hết các Ngài đều lấy sự tu phước làm trợ hạnh. Phước tăng thì 

nghiệp giảm. Nói chung là phước báu với nghiệp tội chan hòa với nhau. Hễ phước lớn thì 

thường thường chúng ta hưởng phước đó mà lúc ra đi được phần tự tại hơn. Còn phước 

yếu thì nghiệp nặng, nghiệp nặng thì lúc ra đi khó bề tự tại, chịu nhiều cảnh khó khổ, có 

thể chính chúng ta khó vượt qua nổi cái ách nạn của nghiệp chướng.  

Cho nên, vấn đề đứng ra đi, biểu diễn sự tự tại vãng sanh thì chư Tổ có thể làm được, 

những người đại thiện căn, đại phước báu có thể làm được, còn chúng ta là hàng phàm phu 



47 

 

tội nặng, phước mỏng, thì phải giữ hạnh khiêm cung hiền lành để bòn mót phước báu mới 

tốt. Vậy thì, hàng phàm phu mà nghĩ rằng mình sẽ đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, ra đi 

tự tại như chư Tổ Sư thì trở thành một đại vọng tưởng, nhất định không tốt!... Chư vị hãy 

để ý cho, những vị thực sự đạt được cảnh giới này không bao giờ các Ngài tự khoe ra 

trước đâu. 

(b): Ta sẽ không đau, không bệnh, chắc chắn biết rõ ngày giờ vãng sanh. 

Đúng hay sai? Đúng không? Không ai trả lời hết!... Không trả lời thì hay đấy. Nếu 

suy nghĩ thật kỹ thì câu này sai, vì chúng ta đang nói đến hàng phàm phu hạ căn. Hàng 

phàm phu không dễ gì mà biết trước ngày giờ ra đi đâu. Hơn nữa, xin nhớ cho, biết trước 

ngày giờ ra đi chưa chắc gì được vãng sanh. Không đau, không bệnh, an nhàn ra đi chưa 

chắc gì được vãng sanh. Ra đi để lại xá lợi chưa chắc gì là được vãng sanh. Ra đi có mùi 

hương bay thơm thoang thoảng chưa chắc gì được vãng sanh… Nên nhớ cho kỹ điều này. 

Ở phần trước chúng ta đã nói vãng sanh là gì, yếu tố nào đưa chúng ta vãng sanh, còn 

những hiện tượng như không đau bệnh, biết ngày giờ ra đi không phải là điều kiện bảo 

đảm cho sự vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 

Như vậy những hiện tượng này nói lên điều gì? Tướng lành của người có phước. 

Không đau không bệnh là người có phước, biết được ngày giờ ra đi là người có phước. 

Nếu những người có phước báu này mà quyết tâm niệm Phật cầu nguyện vãng sanh, thực 

hiện được Tín-Nguyện-Hạnh đến giây phút cuối cùng, lại biết được ngày giờ ra đi nữa, thì 

sự vãng sanh mới càng thêm chắc chắn. Chính vì thế, thường thường chúng ta chỉ chú tâm 

khuyên người tin tưởng, chí thành niệm Phật, tha thiết nguyện cầu vãng sanh để họ được 

vãng sanh. Còn những điều như biết trước ngày giờ ra đi, không đau, không bệnh… liên 

quan nhiều đến phước báu. Chắc chắn những người tạo phước nhiều đó nếu biết niệm Phật 

cầu vãng sanh, thì sự vãng sanh thường dễ dàng hơn người thiếu phước, tại vì khi ra đi 

không bị đau bệnh, không bị mê man bất tỉnh, không có nhiều chướng ngại cản ngăn, nên 

con đường vãng sanh của họ an toàn hơn, thuận duyên hơn, thoải mái hơn. 

(c): Khi ra đi chắc chắn ta sẽ tỉnh táo, mỉm cười, chào biệt mọi người rồi ngồi mà 

vãng sanh. 

Đúng hay sai? – (Sai). Những câu này ở đây trả lời “Sai” là nhắn lời khuyến cáo 

những người hạ căn phàm phu tu hành thì ít, mà thường khởi vọng tưởng cầu mong danh 

vọng tiếng tăm nhiều quá, điều này thật sự không tốt!... Một người thật sự chân chánh tu 

hành luôn luôn có tâm hồn khiêm hạ, thiết tha chân thật cầu nguyện vãng sanh là đầy đủ, 

còn chuyện tiếng tăm của thế gian chú ý tới làm chi.  

Trước đây có một người nói với Diệu Âm cái ước nguyện của mình như vầy:  

- Tôi muốn khi ra đi phải để lại một viên xá lợi thực trong suốt mới được. Anh nghĩ 

vậy có tốt không? 

Diệu Âm trả lời: 

- Thật sự chuyện này tôi hoàn toàn không cần tới. Tại sao mình phải cầu mong để lại 

một viên xá lợi thật đẹp để làm chi? Tại sao không cầu nguyện vãng sanh, mà lại cầu có xá 



48 

 

lợi? Những lời khen tặng của thế gian có giúp được gì cho đường vãng sanh của mình 

không? 

Xin kể cho chư vị nghe một câu chuyện khác khá lý thú giữa một vị Sư Phụ và người 

đệ tử trong Thiền môn. Người đệ tử đi dự một đám tang, khi hỏa thiêu xong thấy có lưu lại 

xá lợi nên quá mừng vui, vội vã chạy về khoe với Sư Phụ. Vị Sư Phụ nghe xong, liền cầm 

cái rìu xăm xăm đi thẳng lên bàn thờ Phật. Người đệ tử thấy lạ lùng mới hỏi: 

- Thưa Sư Phụ, Sư Phụ làm gì vậy? 

- Ta lên lấy tượng Phật chẻ ra để thu xá lợi. Một người thế gian chết mà còn có xá lợi 

thì chắc chắn phải có vô số xá lợi trong tượng Phật này. 

Người để tử nghe đến đó bừng tỉnh cơn mê, liền ngộ đạo!... Chư vị nghe xong có ngộ 

gì không? Trên thế gian này có người ngộ đạo nhanh quá nhỉ!... Ý nghĩa câu chuyện này là 

người Sư Phụ trách mắng người đệ tử rằng, ta dạy cho con tu hành thành đạo, thành Phật, 

chứ ta có dạy cho con đi cầu tìm xá lợi đâu, mà vừa thấy xá lợi thì mừng vui khấp khểnh 

vậy?!...  

Vị Sư Phụ quán xét căn cơ của người đệ tử, thấy còn chỗ vướng chấp nên đã làm 

những động tác đó để thức tỉnh người đệ tử mà thôi, chứ không phải Ngài muốn bổ tượng 

Phật ra đâu nhé. Chúng ta không đủ căn cơ tu tập Thiền định để tự chứng đắc, nhưng cũng 

nên lấy lời răn này mà xa lìa những sự đam mê hão huyền dẫn đến mất phần vãng sanh.  

Vì thế, nghĩ rằng “Khi ra đi chắc chắn ta sẽ tỉnh táo”, coi chừng vướng phải cái tâm 

thượng mạn. Nên nhớ kỹ rằng, tu hành mà khởi tâm thượng mạn thường là điều đại tối kỵ 

trên đường tu học. Chư Tổ luôn luôn cảnh cáo điều này, nhất định không được khởi tâm 

thượng mạn. Khởi lên một tâm thượng mạn là cơ hội thuận lợi nhất, dễ dàng nhất cho oán 

thân trái chủ cài bẫy mà sau cùng vướng nạn. Mong chư vị chú tâm để ý đến vấn đề này. 

Khi nói đến phần “Khế-Lý Khế-Cơ” chúng ta sẽ giảng giải thấm thía hơn. 

(d): Tự tại với sống chết là nhất định không sợ chết. Xác thân vô thường hãy trả về 

cho vô thường, ngày mãn báo thân ta vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đối với hàng phu như chúng ta, tự tại trước sống chết 

không thể so sánh bằng với chư thượng căn thượng trí được đâu. Có nghĩa là, chúng ta 

không dễ gì đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, chắc chắn biết trước ngày giờ vãng sanh, ra 

đi không đau không bệnh, tỉnh táo biểu diễn sự vãng sanh theo ý muốn, muốn đi thì đi, 

muốn ở thì ở như chư vị Bồ-Tát đâu, mà tự tại trước sống chết đối với chúng ta gần gũi 

nhất là ta không sợ chết. Đối với cái chết người ta sợ, ta không sợ. Không sợ chết thì trước 

sự xả bỏ báo thân, tâm hồn ta sẽ an tịnh, bình tĩnh thực hiện đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh để 

vãng sanh.  

Hôm trước chúng ta có nói qua điều này, một chúng sanh, một vị Bồ-Tát, ngay cả 

một vị Phật trong một thời kỳ chỉ có một báo thân duy nhất. Như vậy một người muốn lấy 

một báo thân khác thì nhất định phải xả bỏ cái báo thân này. Cái báo thân chúng ta đang 

sống đây Phật gọi là Thân-Tiền-Ấm, sau khi chết ta đầu thai vào một cái thân khác, gọi là 

Thân-Hậu-Ấm. Như vậy Thân-Hậu-Ấm chính là một cái báo thân khác của chúng ta trong 



49 

 

đời sau. Còn Thân-Trung-Ấm chính là trạng thái một linh hồn còn đang lang thang vất 

vưởng, chưa thọ nhận một cái báo thân nào. Thông thường người thế gian gọi là “Ma”. 

Cảnh giới này thật không tốt, đừng lủi vào đây làm chi.  

Như vậy, ta đã biết đường vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì ta không được sanh 

vào loài súc sanh, ngạ-quỷ, địa ngục nữa, cũng đừng nên tham luyến đến cảnh trời, cảnh 

tiên hay sanh lại làm người làm chi, hãy sanh về thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc thọ lấy cái 

báo thân Bồ-Tát bất thoái chuyển ở nơi đó, gọi là A-Duy Việt-Trí Bồ-Tát. Xin thưa quý 

chư vị, A-Duy Việt-Trí Bồ-Tát có báo thân “Kim Cang Bất Hoại”, cái thân không còn 

sanh không còn tử nữa, gọi là “Thanh Hư Chi Thân, Vô Cực Chi Thể”, trong kinh Vô 

Lượng Thọ nói rõ ràng điều này. Thanh-Hư Chi Thân là cái thân trong sạch bao trùm pháp 

giới, Vô-Cực Chi Thể là vô lượng thời gian không còn chết sống nữa. Sắc thân rất đẹp, 

vàng óng ánh như Phật. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ Phật nói nếu cái thân của Phật và thân 

của chúng sanh trên cõi Cực-Lạc mà có sự khác biệt nhau, nghĩa là có xấu có tốt, có cao 

có thấp, có trắng có đen khác nhau thì Phật thề không thành Phật. Cho nên thân Phật đẹp 

như thế nào, thì sanh về nơi đó chúng ta cũng có cái thân đẹp như Phật, tuyệt vời vô cùng.  

Như vậy, tự tại trước sống chết có nghĩa là ta không sợ chết, chứ chưa chắc gì chính 

ta không đau bệnh, hay biết trước ngày giờ ra đi. Tất cả những điều này nếu có thì tốt vì có 

thêm thoại tướng lành, chứ không phải là điều kiện tất yếu phải có mới được vãng sanh, 

mà điều kiện chính là tinh thần tự tại, nghĩa là nếu lúc đó mà còn luyến tiếc cái thân xác 

này tức là còn sợ chết, còn sợ bệnh. Còn sợ bệnh thì không còn tự tại với bệnh khổ. Còn sợ 

chết thì không còn tự tại trước cảnh sống chết. Không tự tại thì ta bị nạn. Mong chư vị nhớ 

thật kỹ vấn đề này.  

Vậy thì, đến ngày xác thân vô thường phải trả về cho vô thường thì ta cứ trả. Mãn báo 

thân trần tục này rồi thì ta vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thôi. Đó chính là tinh thần tự 

tại đúng mức vậy. 

(e): Bị bệnh lâu quá chờ hoài mà chưa được vãng sanh, thôi thì ngừng ăn để đi sớm, 

không còn sợ chết nữa. 

Đúng hay sai? – (Sai). Làm như vậy có phải tự tại không? Không sợ chết, không cần 

ăn để chết sớm nữa, tự tại lắm phải không? Không đâu! Đó là tự tử chứ không phải tự tại. 

Có lẽ cũng có người đi hộ niệm, nhưng do nghiên cứu không đúng pháp đã làm điều 

lạ lùng này, nghĩ rằng còn ăn là còn nuôi cái thân này, còn uống thuốc là còn muốn hết 

bệnh, tức là còn tham sống sợ chết. Xin thưa với chư vị, Làm đạo mà cực đoan, xúi người 

tự tử, không đúng chánh pháp đâu. Sự thật, chính mình không ăn thì niệm Phật không nổi, 

vậy mà lại khuyên người bệnh không ăn để vãng sanh sao? Xin đừng sơ suất làm điều sai 

lầm!... 

 Cho nên, không sợ chết không phải là không ăn để chết. Người không muốn sống là 

thần kinh đã có vấn đề! Phật dạy, người học Phật không được quyền tự tử. Nhưng chúng ta 

cũng nên biết rằng, cái thân nghiệp báo này nó có định số rồi, ngày nào còn sống ta vẫn cứ 

sống bình thường, ngày nào mãn phần ta vui vẻ ra đi, đừng lo đừng sợ. Có tinh thần này 

thì tự nhiên ta được tự tại trước tử sanh rồi vậy.  



50 

 

(f): Tự tại là nếu bị bệnh khổ dài lâu thì ta tranh thủ từng giờ niệm Phật cầu vãng 

sanh, ngày nào ra đi khỏi cần lo tới tại vì thân mạng đã có số phận rồi. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nếu thực sự là người niệm Phật cầu vãng sanh, thì khi 

bị bệnh khổ dài lâu không thể khiến cho ta thoái chuyển. Hiểu thấu được pháp Phật, thì 

đây chỉ là vấn đề nhân quả của chính mình. Nghiệp nhân mình tạo ra, nay gặp duyên nó 

ứng lên, mình phải chấp nhận trả quả. Người có phước báu lớn, nghiệp khổ ít, thì ngày 

cuối cùng ra đi thường nhờ phước báu mà được thoải mái hơn người kém phước. Người 

nào thấy mình bị nhiều nghiệp khổ đeo đẳng dài lâu, thì biết rằng nhiều đời nhiều kiếp 

vụng tu phước báu. Hiểu được lý nhân quả này, thì hãy nên ăn ở hiền lành, khiêm cung, 

chí thành niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ, lấy sự khổ nạn này làm động cơ thúc dục, quyết 

lòng vãng sanh sớm để trở về Chơn-Tâm thành đạo. Càng khổ ta càng niệm Phật. Càng 

niệm Phật tự nhiên ta sẽ có niềm an vui cực lạc. Niệm Phật chuyển bệnh khổ thành cơ hội 

tiêu nghiệp, chuyển cảnh khổ thành niềm an vui vãng sanh, chứ đừng bám víu vào đây nữa 

mà chính mình chịu khổ nạn nhiều hơn.  

Rõ ràng Pháp Hộ-Niệm đã dạy chúng ta một triết lý sống tuyệt vời - Quá khứ đã qua, 

ta đã làm nhiều điều sai lắm rồi thì bám vào đó làm chi nữa. Tương lai đời sau trong lục 

đạo có sướng ích gì hơn mà mơ cầu tới. Hiện tại đời này ta hãy tự tại thoải mái trước 

những gì ta đang có. Lấy cái tâm tự tại này mà ta niệm Phật cầu về Tây-Phương Cực-Lạc 

thành đạo. Đây là một đạo pháp giải thoát tuyệt vời, vi diệu tối thắng, đã có người thực 

hiện được rồi, số lượng đến vô lượng vô biên không đếm hết thì còn gì nữa mà phân vân 

do dự?... Cũng có những người biết sống tự tại với hiện đời, nhưng không biết tương lai đi 

về đâu, thì đời kiếp sau này vẫn phải mờ mờ mịt mịt theo nghiệp chịu nạn, còn người niệm 

Phật thì tự tại với hiện tại, nhưng tương lai ta về Tây-Phương Cực-Lạc. Rõ ràng ta đi có 

đường, về có đích, vô cùng cụ thể. Mong cho chư vị ai ai cũng thành A-Duy-Việt-Trí Bồ-

Tát, viên thành Phật Đạo, cứu độ chúng sanh. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 108) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 



51 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Hôm nay chúng ta đi đến vấn đề thứ 9 cuối trang 44:  

Vấn đề lạy Phật cầu xin hết chướng ngại. 

Mục này có vẻ phổ thông. Thường thường có nhiều người quỳ trước Phật cầu xin hết 

chướng ngại, tiêu tai giải nạn, tật bệnh tiêu trừ… Ý nghĩa này như thế nào? Làm sao để hết 

chướng ngại? Nếu không hiểu thấu lý, chúng ta cầu hoài mà chướng ngại vẫn còn trùng 

trùng, thì cho rằng Phật pháp không linh. Trong bốn điều cần y cứ, Phật dạy chúng ta y cứ 

theo ý nghĩa, đừng y cứ theo ngôn từ. Như vậy mỗi khi chúng ta sám hối nghiệp chướng 

thường cầu nguyện cho tật bệnh tiêu trừ, tiêu tai giải nạn cần phải theo đúng chánh pháp. 

Nếu không được giải thích rõ ràng, thì thường chúng ta hay làm theo Sự Tướng, mà quên 

Lý Đạo, chỉ làm theo câu văn chứ không làm theo ý văn, thành ra dễ bị lạc. Hôm nay 

chúng ta hãy bàn vấn đề lạy Phật cầu xin hết chướng ngại như thế nào cho đúng lý đúng 

pháp đây. 

(a): Nhờ lòng thành cầu xin mà Phật sẽ giúp cho chúng ta hết chướng ngại. 

Đúng không chư vị? – (Sai). Thật sự sai đấy. Phật không cho chúng ta hết chướng 

ngại, mà cũng không bắt chúng ta phải chịu chướng nạn. Vậy thì ý nghĩa cầu tiêu tai giải 

nạn ở chỗ nào? Tất cả đều do nhân quả. Phật dạy, vạn pháp xảy ra không ngoài vấn đề 

nhân quả. Mình về Tây-Phương Cực-Lạc cũng do nhân quả, mình mất vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc cũng do nhân quả chính mình tạo lấy, chứ không phải Phật muốn bắt ai 

lên Tây-Phương thì bắt, muốn đuổi ai về thì đuổi đâu. Không phải vậy. Phật mở cánh cửa 

giải thoát rộng thênh thang cho chúng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo mà chúng 

ta không chịu đi, Phật không thể giăng lưới chụp chúng sanh kéo lên đó được. Tất cả đều 

do tâm tạo, nghĩa là do lòng chí thành chí kính, tự nguyện theo đúng chánh pháp của 

chúng sanh vậy.  

Vậy thì câu “Nhờ lòng thành cầu xin mà Phật cho chúng ta hết chướng ngại” không 

đúng pháp lắm. Ví dụ, như lúc bệnh hoạn, thì lạy Phật cầu xin Phật cho mình hết bệnh. 

Yếu đuối thì lạy Phật cho mình an khang tráng kiện. Lúc sắp chết thì cầu Phật cho mình ra 

đi an lành, v.v… Thường thường nhiều người cầu xin như vậy. Thật ra thuận lợi, an lành 

hay không đều do chính mình có biết tu hành đúng theo chánh pháp hay không, chứ không 

phải cầu xin thì Phật cho mình tất cả những điều đó. Xin chư vị nhớ cho kỹ điểm này. 

(b): Tự mình phải buông bỏ phân biệt, chấp trước thì mới hết chướng ngại. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). “Phân Biệt”, “Chấp Trước”: là những vấn đề lớn. 

Thông thường chúng ta hay nghe nói đến “Vô-Minh”, “Phân-Biệt”, “Chấp-Trước”, những 

từ này hàm nghĩa rất sâu xa. Nói từ thấp đến cao thì Chấp-Trước, Phân-Biệt rồi tới Vô-

Minh. Chấp-Trước thuộc về Kiến-Tư Phiền-Não, người thật sự buông bỏ Chấp-Trước thì 

vượt qua tam giới đắc Thánh quả A-la-hán chứ không phải tầm thường. Còn ở đây chúng 

ta nói: “Buông bỏ chấp trước” cho gọn để chỉ cho ý nghĩa hẹp, gồm những thứ cố chấp 

thường mắc phải trong cuộc sống, chứ không dám nói đến điều quá cao vì vượt qua giới 



52 

 

hạn của người phàm phu mà sợ rằng không ai làm nổi. Còn Phân-Biệt thuộc về Trần-Sa 

Phiền-Não. Khi buông bỏ được Phân-Biệt thì vượt qua khỏi ngôi vị Thập Tín, chuẩn bị đi 

vào cảnh giới Hoa-Nghiêm. Đây là công phu của chư vị A-La-hán để tiến lên Pháp-Thân 

Đại-Sĩ, chứ không thuộc phạm vi phàm phu đâu. Nhưng câu nói “Buông bỏ phân biệt” 

của chúng ta ở đây cũng theo nghĩa hẹp, xứng hợp với tầm cỡ hàng phàm phu, đó là bỏ đi 

những điều câu chấp, thị phi, đố kỵ, vướng mắc trong việc đối nhân xử thế như: danh 

vọng, tiếng tăm, quyền lực, lợi dưỡng, v.v… Hãy buông bỏ những điều này ra thì tự nhiên 

mình không còn chướng ngại nữa.  

Sợ chết, sợ bệnh thuộc về chấp trước đấy. Thôi thì bỏ đi, đừng sợ chết, đừng sợ bệnh 

quá nhé. Vấn đề này chúng ta đã nói rất nhiều rồi. Tự tại trước bệnh khổ, không có nghĩa 

là chúng ta không có bệnh, mà có bệnh nhưng không quá lo lắng. Khi bệnh đến không nên 

ngày đêm cầu Phật cho mình hết bệnh, vì rõ ràng Phật có phạt bệnh cho ta đâu mà cứ cầu 

Phật thâu hồi căn bệnh. Trong kinh Bảo-Vương Tam-Muội, Phật dạy rằng, nghĩ tới thân 

thể này đừng cầu không có bệnh, vì không có bệnh thì tham dục dễ sanh. Người nhiều dục 

vọng sẽ không tu hành được. Vậy nên hãy lấy bệnh khổ làm thuốc thần. 

Chúng sanh mê mờ đã tạo nghiệp quá nhiều rồi, quả báo khổ đau khó bề tránh khỏi. 

Ta không cầu bệnh đến, nhưng khi bệnh đến ta sẵn sàng chấp nhận hiện tượng do nhân 

quả của chính mình tạo ra. Thoải mái, an nhiên chấp nhận là sự tự tại trước bệnh khổ. Hãy 

chuẩn bị một ngày nào đó mình sẽ ra đi trong cơn đau bệnh quằn quại, chứ không dễ gì 

người phàm phu này mà được ra đi trong an nhàn tự tại đâu nhé. Chuẩn bị tinh thần như 

vậy, nếu ra đi trong bệnh khổ, mình không còn phải ngỡ ngàng lúng túng, đây chỉ là sự 

huề vốn thôi chứ không có gì thua lỗ cả. Nếu ra đi mà không có cơn bệnh khổ hành hạ, thì 

tự nhiên thoải mái càng thêm thoải mái, tầng cấp tự tại của chúng ta sẽ tăng lên. Tất cả đều 

do tinh thần của chúng ta đã chuẩn bị sẵn để nắm phần chủ động đi vãng sanh rồi vậy.  

Suy nghĩ đơn giản như vậy, thì chúng ta từ huề vốn đến lời, không bị thua lỗ!... Còn 

nghĩ rằng, nhất định mình sẽ ra đi không có bệnh hoạn gì cả, thì khi gặp một cơn bệnh đến, 

tinh thần sẽ bị hoang mang, sa sút, không thể tự tại được. Từ chỗ phân vân, chao đảo, tinh 

thần sẽ mất tự chủ, liền bị tuột dốc ngay. Tinh thần tuột dốc, thì nghiệp chướng bừng 

lên… Thôi!... Mình đành chịu thua cuộc rồi vậy!... 

Mong chư vị hãy nuôi dưỡng cái tâm lực vững vàng để đi vãng sanh. Diệu Âm cầu 

mong sao khi giảng xong tập sách này thì duyên sẽ hết, lúc đó không còn gì để giảng giải 

thêm nữa. Diệu Âm muốn ổn định để niệm Phật, không muốn giảng thêm chi cho nhiều. 

Bấy nhiêu lời thành thật này đã quá đầy đủ cho người hữu duyên thực hiện. Hẳn nhiên 

người có duyên thì nghe thuận tai, còn kẻ vô duyên thì đành tùy duyên vậy thôi.  

Cho nên, buông bỏ phân biệt chấp trước thì mới hết chướng ngại. Như vậy, quỳ trước 

Phật cầu xin hết chướng ngại chính là tự mình hứa với Phật rằng, con sẽ buông bỏ những 

thứ câu chấp ra. Ganh ghét một người nào: Hãy bỏ đi! Buồn bực một người nào: Hãy bỏ 

đi! Tới một ngôi chùa thấy người ta làm sai mình tức bực khó chịu: Hãy bỏ đi! Tới một 

đạo tràng thấy người ta lộn xộn mình liền chê bai họ: Hãy bỏ đi!… Muốn được tự tại, thì 

chỗ nào thuận duyên mình tới tu hành, chỗ nào không thuận duyên thì mình hãy tự tìm nơi 



53 

 

thuận duyên để cộng tu với họ. Đừng nên lưu giữ những sai trái của người khác trong 

lòng. Buông bỏ những thứ câu chấp này ra, gọi là bỏ Chấp-Trước Phân-Biệt đấy.  

Để tránh sự Phân-Biệt Chấp-Trước, Hòa Thượng Tịnh-Không dạy rằng, khi đến tu 

với một đạo tràng nào, cần tập làm quen với những điều trái tai gai mắt ở đó thì mới tu 

hành với họ được. Những người tới chỗ này thì chê chỗ nọ, đó là người phân biệt chấp 

trước nặng nề. Những người tới đạo tràng nào cũng cảm thấy phiền não, đó là người phân 

biệt chấp trước lớn lao. Những thứ phiền não này thực ra đã chứa đầy trong tâm của mình, 

đúng ra cần tìm đến một môi trường thích hợp để xổ chúng ra. Ngược lại, chúng ta thường 

vô ý cứ giữ chặt trong lòng, thành ra phiền não chất chồng thêm phiền não. Thật oan uổng 

thay!... Thôi!... Từ nay đừng nói lỗi người nữa nhé. Nói nhiều không bằng ít nói, ít nói 

không bằng không nói lỗi người. Tập được như vậy gọi là đang tiêu trừ chướng ngại vậy. 

Khi lâm chung, gặp người niệm chậm mình cảm thấy tức bực lên, đây là do chấp 

trước mà tự hại lấy mình. Khi bệnh xuống, người hộ niệm tới niệm nhanh một chút mình 

nổi cơn sân giận, đây là do chấp trước mà rước hại vào thân. Nói vậy, không có nghĩa là 

khi hộ niệm ai muốn niệm sao thì niệm, vào một đạo tràng ai muốn làm sao thì làm. Xin 

đừng nghĩ như vậy mà thêm một tầng phân biệt chấp trước tệ hại khác. Giới luật của đạo 

tràng nhất định mọi người phải tuân giữ. Người ta niệm sao mình phải niệm đúng theo, 

một cá nhân không thể cố chấp vào ý muốn riêng mà phá giới luật của đạo tràng được.  

Phàm phu thường vướng những lỗi nhỏ nhỏ gần gũi như vậy, xin đừng khinh thường 

những điều này mà sau cùng bị nạn. Rất nhiều người tu hành, cứ mãi lo những điều siêu 

huyền diệu lý, lại quên đi những điều nhỏ nhỏ bên cạnh mà sau cùng mất phần thành tựu. 

Bây giờ hãy mạnh dạn nhận mình là phàm phu, hãy sửa ngay những lỗi gần gũi của người 

phàm phu, để được vãng sanh theo dạng phàm phu nhé. Vãng sanh xong thì được thành 

tựu tất cả vậy.  

(c): Chướng ngại từ trong tâm ứng hiện ra chứ không phải Phật ban phát hay kết tội 

cho chúng ta. 

Đúng không? – (Đúng). Quá đúng!... Câu này quá đúng rồi!... Không ngờ Pháp Hộ-

Niệm lại hàm ẩn đến đạo lý cao tột như vậy. “Chướng ngại từ trong tâm ứng hiện ra chứ 

không phải Phật ban phát hay kết tội cho chúng ta”, đây là sự thật. Vậy thì, với cơn bệnh 

đó, mà mình được vãng sanh cũng do tự mình phá trừ những chướng ngại trong tâm mà 

thành tựu. Cũng trong cơn bệnh đó, cũng những người hộ niệm đó, nhưng mình mất vãng 

sanh, đều do chính mình sơ suất. Nói thẳng thắn rằng, tất cả đều do tại chính mình không 

chịu xóa bỏ những chướng ngại bên trong mà thôi.  

Hôm trước, chúng ta đã từng nói rằng, một người tu hành khá lâu nhưng chỉ cần nổi 

lên một tâm thượng mạn, thì thường thường sau cùng bị chướng nạn vô cùng nặng nề mà 

không hay!... Tại sao vậy? Vì khi một người phàm phu mà nghĩ rằng mình đã ngon lành 

rồi, đã chứng đắc rồi, đã “Nhất Tâm Bất Loạn” rồi… thì thường bị oán thân trái chủ, chư 

vị ác thần kềm chế liền. Thượng mạn là cái cơ hội dễ dàng nhất cho các vị đó xử lý mình 

mà mình không hề hay biết. Kềm chế một người có tu hành thường khó khăn hơn người 

không tu, nên các vị đó rất kiên nhẫn chờ đợi cơ hội, nay cơ hội đã đến, không dễ gì họ bỏ 



54 

 

qua đâu. Ta khởi vọng tâm chứng đắc, họ cho chút chút chứng đắc hay hay. Ta muốn được 

thần thông, họ cho chút chút thần thông lạ lạ. Cầu âm thanh, cho âm thanh. Cầu ánh sáng, 

cho ánh sáng. Muốn có cảnh giới gì, họ cho cảnh giới đó… Mục đích chính là để làm thỏa 

mãn cái tâm kiêu kỳ, tính thượng mạn sẽ tăng lên, quên mất cảnh giác mà chờ ngày thọ 

nạn.  

Ấn Tổ đã thấy rõ điều nguy hiểm này nên Ngài răn nhắc rất cứng rắn. Trong kinh 

Lăng-Nghiêm, gần 3.000 năm trước Phật đã nói rất rõ điểm này, nhưng ở thế gian vẫn có 

nhiều người tự xưng này xưng nọ!... Xin hãy cẩn thận. Sơ ý điều này, theo đúng như kinh 

Phật dạy, thì không thể nào thành tựu được, sau cùng khó thoát khỏi chướng nạn!... 

 Chính vì thế, chướng nạn hầu hết chính từ trong tâm ứng hiện ra. Một người khi nghĩ 

rằng mình đã chứng đắc rồi, thì không còn nghe lời ai khuyên nhắc cả. Đã nghĩ rằng mình 

ngon lành rồi, thì không còn ai có thể hướng dẫn được nữa đâu. Chỉ vì sơ ý vướng phải 

thượng mạn, nên lúc sắp mãn báo thân chướng nạn trùng trùng, người hộ niệm đều thấy rõ 

ràng vấn đề, họ muốn hóa giải nhưng khó khăn vô cùng, thành ra dù có hộ niệm thì cũng 

vì tình cảm thương mến nhau mà cố gắng hết sức vậy thôi, chứ ai ai cũng có một tâm trạng 

ê chề, não nề, đầy thất vọng!...   

Vậy thì, nếu là người bệnh, khi nghe người hộ niệm khai thị hướng dẫn, đừng nên trả 

lời bằng câu: “Ồ!... Điều này tôi biết rồi, đâu cần tới anh nhắc nhở!...”. Xin thưa chư vị, 

một lời nói này thôi đã vô tình lộ ra cái tâm thượng mạn, khinh thị, bất cẩn. Từ một điểm 

này thôi, coi chừng đường vãng sanh của mình bị chướng ngại. Đã có tâm bất cẩn, coi 

chừng công phu tu hành mấy mươi năm rốt cuộc trở thành trống rỗng!... Hãy lấy sự thành 

tựu của bà bán bánh ú mà làm gương để noi theo. Bà luôn luôn cung kính từng người, cả 

già lẫn trẻ. Bà đâu có vốn chữ nghĩa gì nhiều, nhưng tâm hồn lại hiền hậu khiêm cung, gặp 

ai cũng khẩn cầu đến hộ niệm cho mình, ấy thế mà bà đã được vãng sanh bất khả tư nghì. 

Hiện tượng người có tâm Khiêm-Cung-Từ-Ái được vãng sanh nhiều lắm, nhiều lắm chư vị 

ơi!... 

Rõ ràng, con đường vãng sanh đang nằm ngay trước mặt, mà nhiều người không chịu 

chộp lấy cơ hội này để giải thoát. Bao nhiêu thế hệ qua, tại sao vắng người vãng sanh? Tại 

sao ít khi thấy được một hiện tượng khả dĩ chứng minh cụ thể cho sự siêu sanh Tịnh-Độ? 

Thỉnh thoảng cũng có nghe văng vẳng đâu đó nói đến có người vãng sanh, nhưng dò xét 

kỹ lại, thì hình như vẫn còn quá nhiều nghi vấn!... Tại sao vậy? Có phải chỉ vì Pháp Hộ-

Niệm đến với dân tộc ta quá chậm, nên lúc đó không phát hiện ra được những điều sơ suất 

để kịp thời sửa đổi, không có phương pháp trợ duyên tích cực cho nhau để vãng sanh 

chăng? Trong khi đó, chư Tổ trong Tịnh-Độ Tông các nơi đã ứng dụng Pháp Hộ-Niệm mà 

cứu vô số người vãng sanh cả hàng ngàn năm qua rồi mà ta không hay biết. Đến nay, cái 

duyên quý báu này thực sự đã đến với chúng ta rồi. Nhờ Pháp Hộ-Niệm mà người Việt 

Nam chúng đã nghe thấy tin tức vãng sanh xảy ra hàng ngày trên khắp ba miền đất nước 

và nhiều nơi trên thế giới. Những trường hợp ra đi lưu lại tướng lành quá tốt đẹp. Với 

tướng lành này, giả sử như họ không vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì ít ra cũng thoát 

được ba đường ác hiểm. Một hiện tượng quý báu mà trước đây dễ gì thấy qua. 



55 

 

 Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, phẩm 6 nguyện 18, Phật dạy rằng, người thành tâm tin 

tưởng quyết lòng niệm Phật cầu nguyện vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, lúc xả bỏ báo 

thân niệm được 10 niệm cầu vãng sanh nhất định được vãng sanh. Còn ở những phẩm 

khác, Phật dạy, người nào ra đi mà được chiếu xúc quang minh của Phật thì thân ý nhu 

nhuyến, sanh về nước của Ngài, được Phật giáo hóa mà chắc chắn chứng quả Vô-Thượng 

Chánh-Đẳng Chánh-Giác. Lấy những lời kinh này mà ấn chứng, thì người niệm Phật ra đi 

với tướng như vậy, mình có thể tin tưởng đến 90% họ đã thành tựu sự vãng sanh rồi. Quý 

hóa thay.  

Vậy thì, còn gì nữa mà nghi với ngờ? Cớ chi còn muốn đi lang thang trong sáu đường 

luân hồi để chịu khổ đau vạn kiếp, tương lai dễ gì gặp được một dịp tương tự để có thể giải 

thoát đây? Cơ hội này quý hóa lắm, xin đừng bỏ qua. Mong chư vị quyết tâm quyết dạ 

cùng nhau niệm Phật trở về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Gặp nhau trên đó vui hơn. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 109) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 45, chúng ta bắt đầu vấn đề số 10: 

Một vài ví dụ về chướng ngại do chính tâm mình tạo ra. 

Hôm trước chúng ta có nói rằng, cái thân xác này bị chi phối bởi nghiệp chướng, 

nghiệp chướng nặng thì thân xác khổ, nghiệp chướng nhẹ thì thân xác này đỡ vả một chút. 

Còn nói về tâm thì mê hay ngộ, hễ mê thì tiếp tục chịu khổ, ngộ thì có thể thoát vòng sanh 

tử luân hồi. Chính vì thế, hôm nay nói về những chướng ngại do chính tâm mình tạo ra là 

chúng ta đang luận về tâm, muốn cứu thoát linh hồn của mình, cứu thoát tâm linh của 

mình vượt qua sáu đường luân hồi. Đây là điều hết sức quan trọng. Vậy thì chúng ta hãy 

tìm hiểu thử Pháp Hộ-Niệm ứng dụng đạo lý này như thế nào.  



56 

 

(a): Sợ chết thì khi lâm chung tâm hồn bấn loạn mà mất vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Như vậy, mất vãng sanh là do mình sợ chết chứ 

không phải do cái bệnh hay cái nghiệp gì đó làm cho mình mất phần vãng sanh. Nói về mê 

hay ngộ trên đường tu hành, thì mỗi người có một cái ngộ riêng. Cái ngộ nào cũng có giá 

trị của nó, cao hoặc thấp, khó hoặc dễ, thực tế hoặc xa vời… Còn chúng ta ngộ ra con 

đường Niệm-Phật Hộ-Niệm Vãng-Sanh thì đúng với chánh pháp, khá thực tế và dễ thực 

hiện, vì chính chúng ta đã thấy có nhiều người được hộ niệm vãng sanh rồi. Như vậy, 

chúng ta được quyền hy vọng rằng, nhờ phương pháp này mà chính ta cũng được vãng 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Còn những con đường khác, thì cách tu hành khó quá, sự 

thành tựu cũng rất hiếm hoi, với căn tánh phàm phu của chúng ta không cách nào thực 

hiện nổi. Đây là điều thực tế. 

Với Pháp Hộ-Niệm cho chúng ta biết rằng, khi một người lâm chung mà tâm hồn sợ 

chết thì mất vãng sanh. Vấn đề này quá đơn giản, ấy thế mà rất nhiều người không biết, 

trước sự ra đi thường lo âu sợ sệt làm cho tâm hồn bị bấn loạn. Những vị Đại Sư thông 

hiểu đạo lý giải thoát luôn luôn lên tiếng nhắc nhở chúng ta rằng, người đã biết học Phật 

đừng nên sợ chết, để cho tâm trí rảnh rang và sáng suốt mà dồn hết năng lực vào việc thoát 

ly tử sanh luân hồi.  

Nhưng thưa với chư vị, nói như vậy không có nghĩa là không sợ chết thì được thoát 

ly sanh tử luân hồi. Không phải đâu. Không sợ chết có thể tránh nạn tâm hồn lo sợ, hoảng 

kinh mà bị bấn loạn trước cái chết mà thôi. Nếu sau cái chết mà biết chọn lựa được cảnh 

giới để về, thì có thêm một tầng cấp ngộ khác. Không sợ chết không có nghĩa là không đọa 

lạc, nếu sau cái chết mà biết tránh né những cảnh đọa lạc thì mới tốt hơn. Người niệm Phật 

không được sợ chết để trước cái chết của thân xác này, tâm hồn được tỉnh táo thực hiện 

con đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Như vậy không sợ chết và phải biết đường 

siêu sanh mới được thành đạo. Pháp Hộ-Niệm rất đơn giản, nhưng thực hành thì rất chính 

xác để cứu người vãng sanh thành đạo vậy. 

Cho nên, được siêu sanh Tịnh-Độ là chính mình phải biết để đi, chứ không ai đi thế 

cho mình được. Rất nhiều người không sợ chết, nhưng sau đời này họ đâu có được vãng 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Tại sao? Vì họ không biết đường vãng sanh Tây-Phương Cực-

Lạc. Họ không biết cách chủ động chọn lựa cảnh giới cho tương lai. Đã không chủ động 

thì nhắm mắt đưa chân, nghĩa là, họ phải theo nghiệp thọ báo, nghiệp nào lớn nhất sẽ kéo 

họ đi. Người tu hành tốt, nghiệp thiện lớn thì có thể sanh về ba cảnh thiện: Trời, Người, A-

tu-la. Nếu sơ ý để nghiệp ác hiển hiện thì đành thọ nạn trong ba đường ác chịu đọa lạc khổ 

đau. Cảnh giới thiện hay ác, tốt hay xấu có khác nhau, nhưng vẫn còn trong sáu nẻo sanh 

tử luân hồi, không thể viên mãn.  

Còn Pháp Hộ-Niệm Vãng Sanh thì hướng dẫn cho chúng ta thực hiện đúng tông chỉ 

của Pháp Môn Tịnh-Độ, chủ động niệm Phật chọn lấy con đường vãng sanh Tây-Phương 

Cực-Lạc. Cái giá trị của Pháp Hộ-Niệm Vãng Sanh này là dạy cho chúng ta có sự chủ định 

vững vàng. Sự tuyệt vời của Pháp Hộ-Niệm chính là đây, nhờ sự chủ định này mà hàng 

phàm phu vượt qua được tất cả chướng nạn của nghiệp lực, đi về tới Tây-Phương Cực-Lạc 



57 

 

cách đây hơn 10 vạn ức cõi Phật để thành đạo Vô-Thượng. Tất cả đều do tâm tạo. Pháp 

Hộ-Niệm giúp cho chúng ta làm được đạo lý duy tâm này vậy.  

“Sợ chết thì tâm hồn bấn loạn mà mất vãng sanh”. Như vậy người chân thực niệm 

Phật không được sợ chết. Không sợ chết thì sẽ tự tại trước tử sanh. Tự tại trước tử sanh thì 

tâm hồn không bấn loạn. Đây là điều căn bản người niệm Phật phải nhớ. 

(b): Đau lưng liền cầu xin Phật cứu nạn, đau đầu liền cầu xin Phật cứu nạn… đây 

là dạng người sợ bệnh. Chuyên cầu hết bệnh sẽ mất vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Hộ Niệm là phương pháp giúp người vãng sanh đơn 

giản vô cùng mà hồi giờ ít ai biết đến. Tu hành cứ nuôi mộng tiêu trừ sạch nghiệp để thành 

tựu. Tốt thì chắc chắn phải tốt hơn người không biết tu, nhưng thực sự đường tu hành này 

khó lắm đấy. Nghiệp chướng muốn tiêu trừ cho sạch thì phải tu hành tinh tấn bất thoái đến 

vô lượng kiếp sau mới có hy vọng sạch nghiệp đấy. Trong kinh Phật dạy, nghiệp chướng 

của chúng ta lớn như núi Tu-Di. Muốn diệt cho sạch nghiệp thì cũng ví như hình ảnh một 

người dùng chiếc khăn lông lau qua lau lại, lau lên lau xuống một khối đá cao 1 do-tuần, 

dài 1 do-tuần, rộng 1 do-tuần, một do-tuần có chiều dài cỡ 16 ngàn thước, hãy lau từ đời 

này qua đời khác, lau cho đến khi nào khối đá đó mòn đi, tan ra thành bụi, thì lúc đó 

nghiệp sẽ hết. Ôi!... Không đơn giản!...   

Ở đây nói rằng, “Đau lưng liền cầu xin Phật cứu nạn…”. Ngưới tới chùa tu hành, 

mà hễ đau cổ thì cầu xin hết đau cổ, tiểu đường thì cầu xin hết tiểu đường, đau tim thì cầu 

xin hết đau tim… cứ mãi cầu xin hết bệnh thì đây là một cách huân tập. Ý niệm cầu xin 

hết nghiệp sẽ nhiễm mãi vào tâm, đến lúc cuối đời sắp ra đi thì mình cũng tiếp tục cầu xin 

như vậy, chắc chắn cái nguyện vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc bị chìm đâu mất rồi, Tín-

Nguyện-Hạnh không đủ thành ra không thể vãng sanh được. Đây chính là do cái tâm tu 

hành lệch lạc mà mất thành tựu.  

Như vậy, do chính cái tâm cứ lo cầu hết bệnh mà mất vãng sanh, chứ không phải vì 

căn bệnh hay một cái nghiệp nào đó làm cho mình mất vãng sanh. Phật dạy, tất cả đều do 

tâm tạo. Tâm không tha thiết vãng sanh thì không được vãng sanh. Nói đến đây chắc có lẽ 

chư vị đã hiểu thấu tại sao mất vãng sanh rồi phải không? Những người hiền lành, chất 

phác, tu hành rất dễ thành tựu chỉ vì Phật dạy sao họ làm vậy. Phật dạy niệm Phật cầu 

vãng sanh họ nhất định thành tâm niệm Phật cầu vãng sanh mà được vãng sanh. Cũng có 

nhiều người tu cao, tu giỏi, tu lâu mà không được vãng sanh, chỉ vì họ không nghe lời Phật 

dạy, chỉ vì tâm hồn cứ vùi dập vào những căn bệnh. Hay nói rõ hơn, chỉ vì tâm hồn của họ 

thường xuyên bị kẹt vào những căn bệnh, bị vướng sâu vào nghiệp khổ mà mất lối thoát 

nạn. Oan uổng vô cùng!... 

Nhìn đó, chư vị mới thấy rõ ràng rằng Pháp Hộ-Niệm quá tuyệt vời, đúng là một đại 

cứu tinh. Người phàm phu được hộ niệm mà còn vãng sanh thay, huống chi là Thánh 

Nhân. Hạ căn mà còn được vãng sanh thay, huống chi là trung căn, thượng căn. Thật bất 

khả tư nghì. Bất khả tư nghì.  

Cho nên, câu nói: “Đau đầu liền cầu Phật cứu nạn… đây là một dạng người sợ 

bệnh”. Đúng không chư vị? Người nào càng sợ bệnh chừng nào, thì càng đại bệnh chừng 



58 

 

đó, bệnh ít thành nhiều, bệnh nhỏ thành lớn. Phật dạy, tất cả đều do tâm tạo. Người sợ 

bệnh thì ngày nào cũng nghĩ về bệnh, nghĩ về bệnh thì tự nhiên có bệnh. Bảo đảm!... Điều 

này chứng minh cho lời Phật nói rất linh nghiệm. Phật nói, tâm nghĩ đến điều gì, điều đó 

liền sinh ra. Người không có bệnh mà cứ nghĩ về bệnh thì bệnh liền sinh ra. Những người 

có bệnh mà họ không sợ cái bệnh đó, khiến cho căn bệnh chìm lắng dần, nó tìm cách lánh 

trốn đi. Thực sự có nhiều trường hợp được tiêu nghiệp là do chính cái tâm không chạy 

theo nghiệp. Phật dạy hay vô cùng, pháp Phật vi diệu tuyệt vời. Đáng tiếc hôm nay chúng 

ta không đủ thời gian khai thác cho viên mãn hơn về đạo lý này. Nếu có dịp chúng ta sẽ 

nói thêm. Một câu này thôi nếu giảng cho viên mãn nhiều khi nói suốt 10 ngày không hết. 

Hay lắm đấy.  

“Chuyên cầu hết bệnh sẽ mất vãng sanh”. Vậy thì không cầu hết bệnh làm chi nhé. 

Khi bác sĩ báo rằng, anh sắp sửa chết rồi. Ồ!... Mừng quá. Ta sẽ nương theo căn bệnh này 

mà về Tây-Phương Cực-Lạc. Hãy cảm ơn căn bệnh này giúp cho mình được vãng sanh 

sớm. Nhờ cái bệnh ung thư này mà mình được vãng sanh trước nhiều người. Đây chính là 

cái tâm lý lành mạnh, vạn sự có duyên sẽ nương cái tâm đó mà lành mạnh theo. Hay vô 

cùng!... Thay vì nó quật mình ngã lăn xuống ba đường ác hiểm, giờ đây nó lại giúp mình 

trở về Tây-Phương Cực-Lạc. Vui vô cùng!... Với cái tâm lực mạnh mẽ này mà nhiều 

người đã đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, nở nụ cười an nhiên tự tại ra đi. Chắc chắc 

người ta cũng đau đớn đó chứ, nhưng được thoát nạn chỉ vì họ có tâm lý lành mạnh mà 

thôi. Còn những người không tu, hoặc tu hành mà không hiểu đạo lý duy tâm, thường làm 

kẻ nô lệ trung thành của nghiệp chướng, bị nghiệp chướng dùng những cơn đau bệnh mà 

kéo xuống tam ác đạo thọ nạn. Đọa lạc khổ cực lắm vậy? Không tốt!... Không tốt!... 

(c): Quyến luyến con cháu, khi lâm chung cứ nhớ đến con cháu thì mất vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ ràng, muốn được vãng sanh cần nhớ đến những 

điều gần gũi này, chứ không phải tìm ở những đạo lý gì cao siêu lắm đâu. Cầu tìm những 

đạo lý trên mây thường bị kẹt lắm đấy. Chân đang đi dưới đất, mắt nhìn lên mây xanh, coi 

chừng bị sụp cái hố trước mặt mà không hay. Chính vì thế, tu hành xin chư vị hãy xác định 

lại căn cơ của mình cho đàng hoàng, chọn lựa pháp tu cho vững vàng, cho căn bản một 

chút để hy vọng có ngày thành tựu, đừng phóng tâm nói cao nói xa làm chi nhé.  

Căn bản là hãy cố gắng tự xét thử mình đang kẹt cái gì đây? Ví dụ, đang ở căn nhà 

nhỏ thì hãy lo căn nhà nhỏ đi, quét dọn sạch sẽ, sắp xếp ngăn nắp một chút thì cũng có chỗ 

nương thân thoải mái, chứ đang ở căn nhà nhỏ mà cứ mơ đến ngôi nhà lớn làm chi cho 

khổ tâm dữ vậy. Nhà càng lớn càng dọn dẹp vất vả, còn ở thì cũng chỉ một phòng, ngủ chỉ 

một giường, cớ chi phải cầu to, cầu rộng? Tu tại Niệm Phật Đường nhỏ này thì đỡ phần 

chăm sóc, mơ cầu chi tới một đạo tràng nguy nga đồ sộ mà ngày ngày phải đầu tắt mặt tối 

lo chăm sóc đến nỗi không đủ giờ ăn giờ ngủ?  

Cụ thể còn gì nữa đây? Tòan là những điều thực tế, gần gũi trước mắt. Ví dụ: 

“Quyến luyến con cháu. Khi lâm chung cứ nhớ đến con cháu thì mất vãng sanh”. Sự 

quyến luyến con cháu thường là những sợi dây cáp bằng sắt trói mình từng vòng từng 

vòng, không cho mình thoát ly. Phật dạy: “Bất cát ái bất ly Ta-Bà”. (Không cắt sợi dây 

luyến ái tình thân, lúc ra đi không thể thoát ly cõi Ta-Bà này). Lúc lâm chung mà tâm tình 



59 

 

luyến lưu con cháu thì không thể đi vãng sanh được. Nhiều người suốt đời niệm Phật, 

nhưng trong tâm cứ quyện lấy con cháu mà lo với lắng, đứa con đầu chưa có sự nghiệp, 

đứa con út chưa thành gia thất, đứa cháu nội chưa lớn khôn, v.v… thôi đành chịu thua!... 

Đây là do tâm mình quyến luyến con cháu mà mất vãng sanh, chứ không phải do con cháu 

làm mình mất vãng sanh. Tại vì mình quyến luyến con cháu không nỡ lìa xa, làm mình 

mất vãng sanh, chứ không phải tình thương yêu con cháu làm mình mất vãng sanh. Ai mà 

không thương yêu con cháu, chỉ vì biến tình thương cao cả thành loại quyến luyến trần tục 

mà đành bỏ đường giải thoát đó thôi. Phật dạy, tất cả đều do tâm tạo. Cực lạc hay đọa lạc 

do ngộ hay mê. Xin hãy ngộ ra chỗ này, rõ ràng, cụ thể, vững vàng để đi vãng sanh, hầu 

hoàn thành một tình yêu thương cao cả.  

Như vậy, cần phải thương yêu con cháu, nhưng phải sáng suốt biến tình thương này 

thành sự quyết lòng niệm Phật vãng sanh, ra đi lưu lại tướng lành, thoại tướng thật đẹp để 

tạo niềm vui bất tận cho con cháu, làm gương cho con cháu noi theo, sau này con cháu 

cũng tin tưởng niệm Phật, theo đường tịnh nghiệp như mình mà cùng trở về Tây-Phương 

Cực-Lạc, hội tụ một nơi. Vui sướng thay!... Vui sướng thay!... Hãy giác ngộ lên. Hãy cùng 

đi theo con đường an vui cực lạc. Đừng tham đắm làm chi cảnh khổ ở cõi Ta-bà này. 

(d): Tiếc tiền, nghĩ đến gia tài, nhà cửa… thì mất phần vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Một người lúc nào cũng nghĩ đến tiền, tiền, tiền… 

đến lúc nằm xuống cũng cứ nhớ tiền, tiền, tiền… thì tiêu rồi!... Có một lần Ngài Tịnh-

Không nói rằng, tiền bạc nhiều khi tệ hại hơn đống rác, vì đống rác không làm cho chúng 

ta tham luyến, còn đồng tiền thì làm cho mình tham vào, nhào vào mà chịu nạn. Lời này 

hay quá. Trước đây có một vị nào đó ở Hồng-Kông phước báu rất lớn, mời Ngài tới thăm 

kho vàng bạc, kim cương, hột xoàn gì đó… chứa đầy cả tủ được bảo hiểm trong ngân 

hàng. Ngài tới rờ rờ, rồi hỏi rằng: Ủa!... Ông chỉ có bấy nhiêu này sao? Ít quá!... Nếu của 

cải cất giấu trong tủ bảo hiểm, lâu lâu tới rờ một chút thì cho là của mình, thì vàng bạc 

châu báu cả trên thế giới này đều là của tôi hết, tại vì tôi có thể tới bất kỳ một tiệm kim 

hoàn nào, bảo người chủ tiệm mở tủ ra cho tôi rờ một chút, rồi sau đó dặn dò họ cất lại cho 

đàng hoàng. Tất cả đều là của tôi đấy.  

Người tu hành chân chánh tự tại không chư vị!... 

Lo lắng vì tiền, suốt đời cặm cụi kiếm tiền, tiền bạc bao nhiêu cũng không thấy đủ, 

coi chừng cuối cùng chính lòng tham này sẽ trói mình giam vào trong hàng ngạ-quỷ đói 

khát thê lương đấy. Tham lam bị đọa vào hàng ngạ-quỷ, đây là lời Phật dạy. Người suốt 

đời lo tạo dựng sự nghiệp không biết mệt mỏi, sau cùng khó thoát được nạn!... Có cái nhà 

nho nhỏ ở cũng được rồi, tham chi ngôi nhà lớn mà suốt đời cặm cụi lau chùi cực khổ dữ 

vậy? Vạn pháp giai không, tất cả sau cùng cũng trở về với cát bụi. Vậy thì tham đắm làm 

chi vào nhà cao cửa rộng mà coi chừng bị kẹt?  

Rõ ràng, không phải tại căn nhà đó làm cho mình bị kẹt, mà chính vì mình tham 

chấp vào cái nhà mà bị kẹt đó thôi. Không phải tiền bạc làm mình mất phần vãng sanh, mà 

tại vì quá tham lam tiền bạc mà mình đành mất phần vãng sanh. Phật dạy, bố thí tự nhiên 

có phước báu. Càng buông càng được, càng xả càng đắc. Có mạnh dạn buông xả cái 



60 

 

phước báu hữu lậu nhỏ nhen tạm bợ ở thế gian này, thì ta mới đắc được cái phước báu vô 

lậu ở cõi Tây-Phương Cực-Lạc. Nơi đó vàng ròng từng khối dùng để lót đường, kim 

cương hột xoàn chất thành đống hoặc treo lủng lẳng khắp nơi… Chúng ta mặc sức dùng 

cái phước báu vô tận đó mà cứu giúp chúng sanh.  

Tất cả đều do sự huân tập. Huân tập sai lầm sẽ tạo tập khí tai hại. Tập khí tai hại sẽ 

trói mình lại trong cảnh khổ đau.  

Hiểu được như vậy, đời này gặp được Pháp Niệm-Phật Hộ-Niệm Vãng-Sanh tối vi 

diệu, hay quá, cụ thể quá, thì xin hãy trân quý. Mong chư vị cùng ngộ ra đường tu hành 

giải thoát, chúng ta cùng nhau đi về Tây-Phương Cực-Lạc hết. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 110) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Tiếp tục đưa ra một vài ví dụ về sự chướng ngại do chính tâm mình tạo ra. Sáng nay 

chúng ta nói: Khi chết mà sợ chết, vì sợ chết thì tâm bấn loạn điên đảo mà mất vãng sanh, 

chứ không phải người nào khi mãn phần đều mất vãng sanh. Đau bệnh cứ cầu cho hết 

bệnh, vì cầu hết bệnh mà mất vãng sanh, chứ không phải cơn bệnh đó làm cho mình mất 

vãng sanh. Quyến luyến con cái thì mất vãng sanh, chứ không phải con cái làm cho mình 

mất vãng sanh. Người tiếc tiền, nhớ nhà, nhớ của thì mất vãng sanh, chứ không phải tiền 

bạc làm mình mất vãng sanh. Tiền bạc ai cũng cần, không có tiền bạc thì cuộc sống khó 

khăn, nhưng mà vì tham tiền, nhớ tiền, nghĩ tới tiền mà làm cho mình mất vãng sanh… 

Từng điểm từng điểm được nêu ra rõ rệt cụ thể, xin chư vị cần nên chú ý.  



61 

 

Hôm nay xin mở trang 45, câu (e): Người sợ ma, khi lâm chung ma quái sẽ đến 

quấy nhiễu mà mất vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đúng đấy, ma quái không làm cho mình mất vãng 

sanh mà tại vì mình sợ ma mà mất vãng sanh. Cần chú ý điều này, vì tất cả đều do tâm tạo. 

Nếu là người chân chánh tu hành, thực sự biết thành tâm niệm Phật thì không được quyền 

cho bất cứ một ai là ma hết. Không cho họ là ma thì chúng ta không được kêu họ là ma, 

cũng không được sợ họ. Ngược lại, chúng ta phải nghĩ rằng đó là những chúng sanh bị nạn 

rất đáng thương thì tự nhiên không có trở ngại, cũng không còn sợ sệt nữa. Người sợ ma 

thì tự làm cho tâm mình vô cớ bị hoảng sợ, chính cái tâm bất an này làm mất chánh niệm 

đưa đến mất vãng sanh. Người sợ ma thì trước những hiện tượng khá bình thường, nhưng 

tâm hồn cứ liên tưởng tới những điều không hay, cứ nghĩ là ma tới quấy nhiễu, thành ra có 

rất nhiều trường hợp tự mình quấy nhiễu lấy mình mà không hay. Tục ngữ thế gian có câu: 

“Ma bắt coi mặt người ta, người nào sợ sệt thì ma bắt hoài”. Lời này mộc mạc diễn tả 

đúng lời Phật dạy. Hầu hết đều do chính cái tâm của mình tạo ra tình huống đó.  

Muốn vãng sanh thì tâm phải tự tại, phải thoải mái, phải an tịnh. Sợ ma thì tâm 

không thể an tịnh được đâu. Không an tịnh thì không thể đi về cảnh giới thanh tịnh được.  

Một người niệm Phật chân chánh, nếu gặp một chúng sanh bị nạn thì nên thông cảm 

họ, thương xót họ, cố gắng khuyên họ hãy giác ngộ, buông tình chấp xuống, niệm Phật cầu 

vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu có cơ may họ giác ngộ được, thì họ vãng sanh thành 

Bồ-Tát đấy. Vậy thực ra họ không phải là ma, thì không có gì phải sợ sệt cả.  

Hiểu được đạo lý này, mong chư vị giữ tâm lực vững vàng để tránh được nhiều 

chướng ngại vô cớ gây khó khăn con đường vãng sanh của mình. Tất cả đều do tâm tạo. 

Phân tích tới đây mới thấy Pháp Hộ-Niệm thực ra có đạo lý cao lắm đấy, không thấp thỏm 

đâu nhé. 

(f): Người lâm chung cứ nghĩ về nghiệp chướng của mình thì mất vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nghĩ về nghiệp chướng thì mất vãng sanh, chứ chưa 

chắc gì nghiệp chướng làm cho mình mất vãng sanh. Bây giờ mình thấy rõ rệt hơn về đạo 

lý tất cả đều do tâm tạo rồi phải không? Trước đây mình nói đến nghĩ về tiền bạc, nhớ về 

tiền bạc, tham tiền bạc, ngày đêm lo tìm mọi cách làm ra tiền bạc thì đây là cách huân tập 

lòng tham. Vì lòng tham tiền bạc mà mất vãng sanh, chứ không phải tiền bạc làm cho 

mình mất vãng sanh. Người có tiền, nhưng biết đem tiền ra bố thí, cúng dường, tạo phước 

để lót đường vãng sanh thì thuận lợi để vãng sanh, chứ đâu cản trở việc vãng sanh? Nhưng 

chỉ vì có 1 thì muốn 10, có 10 thì muốn 100, có 100 thì muốn 1.000… Nghĩa là không biết 

đủ, thì từ cái lòng tham này mà vô tình kéo mãi cho đến lúc chết vẫn còn tham. Tham lam 

đi về đường ngạ quỷ. Như vậy là do cái lòng tham mà mất vãng sanh, không những vậy 

mà còn bị đọa vào hàng ngạ quỷ nữa, chứ không phải tiền bạc, nhà cửa làm cho mình mất 

vãng sanh. Rõ ràng, chính cái tâm mình vướng mắc mà bị nạn.  

Biết được đạo lý này, ta mới hiểu tại sao có người tu hành có vẻ rất tốt nhưng cuối 

cùng thì không được thành tựu. Ngược lại, có những người hiền lành, chất phác, có vẻ quê 

mùa, nhưng khi gặp duyên chỉ cần một vài lời khuyên giải, người ta buông hết, lão thật 



62 

 

niệm Phật mà được vãng sanh bất khả tư nghì. Tất cả đều do tâm tạo. Tâm tham chấp thì 

niệm Phật mất vãng sanh. Tâm buông xả thì niệm Phật vãng sanh thành tựu đạo nghiệp. 

Mong chư vị cố gắng nhớ rõ điều này, đây là đạo lý của Phật dạy. Pháp Hộ-Niệm triển 

khai đạo lý vi diệu của Phật bằng những sự thực hành thiết thực, gần gũi, hợp với căn cơ 

cho chúng ta thực hiện một cách cụ thể để vững vàng đi vãng sanh. 

Người sợ ma khi lâm chung bị ma quái đến quấy nhiễu. Ma quái ở tại đâu ra vậy? Ở 

tại cái tâm sợ sệt của mình. Một người đi đường có tâm thái vững vàng, họ đi suốt từ 

đường vắng này qua đến đường vắng khác, đi từ nghĩa địa này qua nghĩa địa nọ không có 

gì cản trở, ngăn ngại. Một người có tâm trạng sợ sệt, gió thổi cành cây đung đưa xào xạc 

cũng giựt mình hoảng sợ, chuột chạy trong bụi rậm lại tưởng là ma dọa, ma đuổi mà chạy 

mất hồn mất vía luôn!... Lái xe thì run tay, đi bộ thì run chân!... Ma dọa sợ hãi đến hoa 

mắt, nhưng thật ra hầu hết do chính cái tâm lý sợ sệt nó dọa mình đến hồn bất phụ thể mà 

không hay!... 

Nên nhớ, chúng sanh trong pháp giới sống chung với nhau là chuyện bình thường, 

cảnh giới ai nấy sống. Chúng ta cần tôn trọng họ là được, chớ nên tạo duyên chẳng lành 

với họ. Ví dụ, thượng mạn là cái duyên không tốt trong pháp đối xử với chư vị trong pháp 

giới, nhất định không nên vướng vào. Hoặc giả, chỉ vì tâm hồn yếu đuối, tâm lý lo sợ mà 

tạo duyên cho họ chọc ghẹo, hù nhát cho vui chứ chưa chắc gì họ cố tình làm hại mình 

đâu. Người có tâm lực vững vàng thì tránh được những chướng nạn vô duyên này.   

Hơn nữa, nhiều người có tâm từ bi khá lớn, thường thương cảm đau buồn, khi nghĩ 

đến chúng sanh trong những cảnh giới đọa lạc khổ đau mà thương tâm buồn khóc, nhiều 

người còn tỏ ra dũng mãnh hơn, phát tâm cứu độ họ, nhưng thực chất thì chính mình 

không có năng lực này. Đây cũng là cái duyên dễ gây sự hiểu lầm đối với pháp giới chúng 

sanh mà sanh ra phiền não cho chính mình. Thôi thì hãy bình tĩnh lại đi, hãy sống theo 

đúng thực chất của mình, đừng suy nghĩ xa vời vượt khỏi tầm tay không tốt. Chúng sanh 

bị nạn vô lượng vô biên. Họ cũng là người, nhưng đang bị nạn chịu nhiều khổ đau. Trong 

cảnh khổ thường thường họ dễ tỉnh ngộ. Chúng ta nên thương hại là đúng, mở tâm từ bi ra 

cứu giúp là đúng. Nhưng với khả năng của chúng ta thì không có cách nào khác hơn là 

chính mình lo chân thật tu hành niệm Phật, rồi đem công đức hồi hướng cho họ, khuyên họ 

tự phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ. Đây là điều tốt, chúng ta có thể làm được. Nhất 

định không nên khinh thường họ, hoặc sợ hãi họ. 

“Người lâm chung cứ nghĩ đến nghiệp chướng thì mất vãng sanh”. Nghiệp chướng 

không làm mình mất vãng sanh, mà chỉ vì mình nghĩ về nghiệp chướng, nên nghiệp 

chướng ứng hiện gây trở ngại cho mình. Vì sợ nghiệp chướng mà làm cho đường vãng 

sanh bị bít lối, chứ nghiệp chướng chưa chắc gì đã thực sự ngăn cản được mình. Trong 

kinh Phật dạy, dẫu cho một người tạo tội ngũ nghịch thập ác, mà lúc lâm chung thành tâm 

niệm Phật, chí thành niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc, nhẫn đến 10 niệm mà 

không được vãng sanh thì A-Di-Đà Phật thề không thành Phật. Vãng sanh thì tự nhiên 

thoát tất cả sự chi phối của nghiệp chướng. Vậy thì cớ chi cứ nghĩ về nghiệp chướng, cứ 

sợ về nghiệp chướng, để nghiệp chướng trói mình lại mà đành phải mất phần vãng sanh? 

Xin chư vị tự suy nghĩ mà hiểu thấu để tránh chỗ vướng mắc này.  



63 

 

Vấn đề chính là ở chỗ, nếu một người cứ mãi lo sợ về nghiệp chướng, thì tâm ý cứ 

dính chặt vào đó mà niệm Phật không mạnh, nguyện vãng sanh không thiết tha và niềm tin 

cũng hao mòn chao đảo đi, làm cho tông chỉ của Pháp Niệm Phật không được thực hành 

trọn vẹn. Xin thưa chư vị, ở thế giới ngũ trược ác thế này khởi tâm động niệm đều tạo ra 

nghiệp chướng cả, thì làm sao một người phàm phu như chúng ta tránh khỏi nghiệp 

chướng đây? Tránh được nghiệp này, nó moi ra nghiệp khác, tránh được nghiệp nọ nó tạo 

ra nghiệp kia. Mới khởi ý niệm trong tâm thôi cũng đã tạo nghiệp rồi, đừng nói chi đến 

hành động. Vì thế thân-khẩu-ý thường tiếp tục tạo nghiệp trùng trùng. Vậy mà hàng phàm 

phu cứ nhào vô đòi phá nghiệp, tưởng rằng mình sẽ tiêu trừ nghiệp chướng, đâu ngờ mình 

đang tạo thêm nghiệp chướng mới mà không hay. Nói về nghiệp chướng, nên nhớ rằng, ác 

cũng nghiệp mà thiện cũng nghiệp, tà cũng nghiệp mà chánh cũng nghiệp… Tất cả đều là 

nghiệp trong sáu đường sanh tử luân hồi cả.  

Như vậy mình phải làm sao đây? Xin hãy làm việc thiện, nhưng đừng chấp vào việc 

thiện. Không làm việc ác nữa, nhưng không lo sợ đến những lỡ lầm trong quá khứ. Hãy 

thành tâm sám hối việc làm sai lầm xưa, gọi là sám hối nghiệp chướng. Dùng Pháp Niệm 

Phật để sám hối. Nhất hướng chuyên niệm A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-

Lạc, đem công đức hồi hướng cho pháp giới chúng sanh là đại sám pháp. Như vậy, mình 

không làm Nghiệp Ác, cũng không theo Nghiệp Thiện, mình theo Nghiệp Tịnh để vãng 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Tuyệt diệu vô cùng.  

Niệm Phật cầu vãng sanh là đường tu viên mãn. Nhiều người định nghĩa tu thì làm 

phước, làm thiện là được. Cách tu hành này lòng vòng lắm, không thể giải thoát! Nhưng 

thực tế có đến 90% người tu hành thời nay thường sơ ý vướng vào quan niệm hạn hẹp này. 

Việc thiện lành của người thế gian vô cùng tương đối, khó có căn bản để phân định. Việc 

thiện đối với người này nhiều khi lại là việc ác đối với người khác, và ngược lại. Vì thế, cứ 

chấp vào ý niệm thiện lành của chính mình coi chừng tạo ra ác nghiệp mà không hay. 

Nhưng dù sao có ý niệm thiện lành cũng là điều đáng khen, nhưng dù cho ý niệm này có 

tốt đi nữa, thì trong kinh Phật dạy, đây cũng chỉ là đường tu phước báu Nhân-Thiên hữu 

lậu, vẫn còn kẹt trong vòng sanh tử luân hồi, không thể giải thoát, không thể vãng sanh.  

Người biết tu đường liễu giáo thì nên dùng phước báu Nhân-Thiên yểm trợ cho 

đường vãng sanh thành đạo thì vô cùng tốt đẹp, biến hành động tu phước báu Nhân-Thiên 

thành trợ hạnh. Chánh-Trợ đều tu song song thì rất tốt, rất viên mãn. Hãy nói lời tốt, làm 

việc tốt, nghĩ điều tốt, làm người tốt để hỗ trợ cho đường niệm Phật vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc. Nếu được vậy, thì cách tu tập này rất viên mãn, liễu giáo. Nếu làm 

những việc tốt mà chấp vào đó, thì nhiều lắm cũng chỉ là hạng người hiền nhân quân tử 

của thế gian, khi xả bỏ báo thân, nếu gặp may mắn không bị chướng ngại gì quấy phá, thì 

đời sau cao lắm cũng chỉ trở lại làm người là cùng. Tu cả một đời đầy khó khăn, nhưng 

không thoát được tam giới. Làm phước thiện đời này có thể trở thành người có phước báu, 

có quyền lực, có danh vị, được nhiều người khen tặng, táng dương ở đời sau. Hưởng cái 

phước này thường không còn tu hành nữa, mà dễ tạo nên nghiệp trọng, khiến cho đời sau 

nữa chịu ách nạn nặng nề. Phật gọi đây là “Tam Thế Oán”, (oán nạn bắt đầu từ đời thứ ba). 



64 

 

Cho nên, khi hiểu được Phật Pháp rồi chúng ta phải nói rõ ràng minh bạch đường 

nào thoát nạn, đường nào bị vướng cho chúng sanh biết mà tự quyết định lấy, chứ không 

thể mập mờ nói cho vui lòng nhau được.  

(g): Nói chung, ý niệm cuối cùng sẽ định đoạt cảnh giới tương lai. Nếu không buông 

bỏ phân biệt chấp trước thì chướng ngại cho việc vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Ý niệm cuối cùng của chính mình định đoạt được 

cảnh giới tương lai của mình. Ví dụ, khi lâm chung, mà ta nghĩ về nghiệp chướng: “Ồ!... 

Tại sao mình còn nghiệp chướng nặng nề như vậy? Tại sao mình tạo tội nhiều như 

vậy?”... Thì dù có tu gì tu đi nữa, mình cũng phải theo cái nghiệp chướng nào đó mà thọ 

hưởng trước, còn những chuyện gì khác sẽ chờ duyên khác sau này. Nghiệp thiện hay 

nghiệp ác vẫn là nghiệp. Hưởng phước báu cũng tạo nghiệp, thọ nạn khổ cũng tạo nghiệp, 

nghiệp nghiệp chập chùng không có cơ giải thoát.  

Lúc lâm chung mà thương nhớ đứa con, quyến luyến đứa cháu, thì dù có tu gì tu 

cũng phải ở lại trong thế giới này mà thương con nhớ cháu bằng một hình tướng nào đó. 

Lúc lâm chung mà nghĩ rằng mình cần phải sống để tiếp tục xây cho xong ngôi chùa để 

cúng dường cho chúng sanh tu hành, thì lúc chết đi, nếu may mắn lắm cũng chỉ đầu thai 

trở lại làm người, 20 năm sau mới hy vọng vác được bao xi-măng, khiêng được bao cát đá 

để xây chùa. Còn chùa đó có tu theo chánh pháp hay không, có chúng sanh tới tu hành hay 

không là chuyện khác, nhưng trước mắt chính mình bị kẹt trong sanh tử luân hồi không 

thoát được.  

Nhưng lúc lâm chung đó, nếu mình quyết lòng buông hết vạn duyên, quyết lòng 

niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì chính ý niệm này giúp cho mình sanh 

về nước Cực-Lạc. Ý niệm cuối cùng xác định cảnh giới tương lai là như vậy.  

Cho nên, khi biết được Pháp Hộ-Niệm rồi mới thấy trân quý một đại pháp cứu tinh, 

đơn giản nhưng vi diệu. Đến cuối đời, người hộ niệm đến nói: “Bác Tám ơi!... Quyết lòng 

niệm Phật nhé…”. Mình thành tâm cảm ơn, quyết lòng niệm Phật. “Bác Tám ơi!... Nhất 

định cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc nhé…”. Mình vui vẻ vâng lời, chắp tay khẩn 

thiết cầu nguyện: “Nam mô A-Di-Đà Phật, xin Phật cho con về Tây-Phương Cực-Lạc”. 

Lòng chí thành tha thiết, nhất định A-Di-Đà Phật sẽ lai nghinh tiếp đón mình về Tây-

Phương. Chỉ có những điểm này thôi mà mình thoát mọi ách nạn, lại được vãng sanh 

thành Phật.  

Như vậy, đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc đơn giản, không khó, nhưng chỉ vì 

chúng sanh không biết, chưa hiểu, chưa có duyên được dẫn dắt chánh pháp một cách 

tường tận, thành ra tu hành quá mông lung mà không có cơ hội thành tựu. Nay gặp được 

duyên này, mong chư vị quyết lòng quyết dạ niệm Phật cùng nhau trở về Tây-Phương 

thành đạo nhé. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 



65 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 111) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 45, chúng ta bắt đầu vấn đề thứ 11: 

Bệnh nặng không còn cách nào chữa được nữa, người muốn vãng sanh nên làm 

gì?  

Trong sách này, từng điểm từng điểm trình bày rõ ràng cho chúng ta con đường vãng 

sanh. Một người bệnh mà không còn cách nào chữa được nữa, thì bây giờ làm sao để vãng 

sanh đây? Hồi sáng này chúng ta nói những sự chướng ngại do chính tâm mình ứng hiện 

ra, bây giờ mình coi thử trong lúc bệnh nặng những chướng nạn này có còn vướng tới 

mình nữa hay không? Những điểm này cụ thể lắm, hôm nay chư vị đã nghe qua mà sau 

này mất vãng sanh thì không đổ thừa cho Pháp Niệm Phật hoặc Pháp Hộ-Niệm được, tại vì 

ở đây chúng ta đã hướng dẫn cho nhau rõ ràng từng chút, từng chút rồi. Trên thế giới hiện 

giờ có tới 7-8 tỷ người, thử hỏi có được bao nhiêu người nghe qua Pháp Hộ-Niệm này? Ít 

lắm phải không? Quý hóa thay! Chúng ta may mắn lắm đấy. 

(a): Không nên buồn, hãy cố gắng vui vẻ mà sống được ngày nào hay ngày đó.  

Đúng hay sai chư vị? – (Sai). Hồi sáng mình nói rằng, buồn phiền, lo nghĩ… là sự 

chướng nạn làm cho mình mất vãng sanh, thì bây giờ đây không nên buồn, mà cố gắng vui 

vẻ để sống được ngày nào hay ngày đó, tại sao lại sai?  

Xin thưa với chư vị, không lo lắng không có nghĩa là sẽ vãng sanh Tây-Phương Cực-

Lạc. Không buồn phiền không có nghĩa là sẽ vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Cứ an 

nhiên tự tại mà sống được ngày nào hay ngày đó không có nghĩa là sẽ vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc. Mục đích của chúng ta là làm sao để vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 

Không được vãng sanh coi như thất bại. Những người không lo lắng, không buồn phiền, 

không sợ sệt là không vướng mắc đến những điểm này thôi, chứ không phải vô tư với 

những điểm này thì sẽ vãng sanh.  

Chư vị để ý một chút sẽ thấy rằng, chúng ta từng bước, từng bước cụ thể đi sâu vào 

để tìm cách thực hiện cho được sự vãng sanh. Một người khi bệnh sắp chết nhưng không 



66 

 

lo lắng, không sợ sệt gì cả là điểm khá hay, nhưng đây chưa phải là giải quyết được vấn đề 

một cách rốt ráo. Phải làm sao được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì mới đúng là 

thành tựu một đời tu hành. Chư vị có đồng ý không? 

(b): Hãy buông xả vạn duyên, quyết tâm niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-

Lạc. 

Đúng không? – (Đúng). Đấy!... Bây giờ là mới thực là đúng đấy. Buông xả vạn 

duyên nghĩa là buông xuống những thứ buồn phiền, chán nản, lo âu, sợ sệt, v.v… Buông 

tiền tài, sản nghiệp, con cháu, ngay cả thân mạng này cũng phải buông. Được như vậy thì 

không còn vướng mắc nữa. Quá tốt đấy. Nhưng chính yếu vẫn phải là quyết tâm niệm Phật 

cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc mới được vãng sanh. Có đầy đủ mọi thứ tốt, nhưng thiếu 

điểm quyết tâm niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì rốt cuộc cũng trở thành trống 

rỗng, vô thường huyễn mộng!...  

Một người chân chánh tu hành, giữ tâm hồn an nhiên thanh thản, tự tại trước mọi hiện 

tình, nhưng không định rõ một điểm về cụ thể, thì tâm thức của họ sẽ chuyển hóa theo một 

cảnh giới tương ứng nào đó. Với hàng Bồ-Tát thì ta không dám nói đến, chứ hàng phàm 

phu thì xin thưa thẳng rằng, may mắn lắm cũng chỉ hưởng một chút phước báu nào đó 

trong ba cõi lành Trời, Người, A-tu-la, vẫn còn nguyên vẹn trong sáu đường luân hồi sanh 

tử. Trong kinh Nhân-Vương, Phật dạy, Tứ Thiền, Bát Định vẫn là Thiền-Định của thế 

gian, chưa vượt ra khỏi tam giới.  

Ở đây có chư vị nào đạt tới cảnh giới Sơ Thiền chưa? Ngồi trong định một vài tháng 

chưa chắc gì đạt tới mức Sơ Thiền đấy, thì nói chi đến Tứ Thiền, Bát Định. Mà dẫu có đạt 

đến Tứ Thiền Bát Định vẫn chưa vượt qua tam giới. Với mức cao nhất là Bát Định, có thể 

ngồi trong định suốt vài ba năm mà vẫn chưa qua khỏi những cảnh trời trong vô sắc giới. 

Cõi trời cao nhất của vô sắc giới là Phi-Tưởng Phi-Phi-Tưởng Xứ vẫn còn trong tam giới. 

Vẫn còn ở trong tam giới thì làm sao có thể so sánh được với người vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc vô sanh vô tử. Mong chư vị cần chú ý đến điểm chính yếu để thành tựu 

một đời tu hành. Quyết tâm niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc là chìa khóa quý vô 

giá mở cửa giải thoát vậy.   

Như vậy, tu hành theo các pháp Thiền Định tự lực chứng đắc quá khó. Chúng ta căn 

cơ yếu đuối không thực hiện được công phu này, nhưng ta lại có được thiện căn để trong 

đời này tin câu A-Di-Đà Phật mà thành tựu đạo giải thoát. Đây là điều đại quý hóa, giúp 

cho chúng ta đến lúc sắp sửa liệng cái thân này niệm được câu Phật hiệu cầu về Tây-

Phương Cực-Lạc, mà một đời vãng sanh viên mãn thành tựu.  

Cái giá trị chính ở chỗ “Quyết tâm niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc”. 

Người phàm phu mà không nương vào Pháp Niệm Phật, không quyết tâm niệm Phật cầu 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì nói thẳng thắn rằng, không còn cách nào thoát ly cảnh sanh 

tử khổ nạn. Nên nhớ cho, vượt qua lục đạo luân hồi không phải dễ dàng như ngồi đây lý 

cao luận diệu đâu nhé. Đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật dạy: “Mạt pháp ức ức nhơn tu 

hành hãn nhất đắc đạo, chỉ y Niệm Phật Pháp Môn liễu đắc sanh tử”. Nghĩa là, thời mạt 

pháp này, hàng triệu người tự lực tu chứng, dễ gì tìm ra được một người đắc đạo vượt qua 



67 

 

tam giới. Chỉ người nào nương theo Pháp Niệm Phật mà được thoát ly sanh tử luân hồi. 

Đây là lời Phật dạy. Người nào quyết lòng buông xả vạn duyên, quyết tâm niệm Phật cầu 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc trong giờ phút lâm chung thì được thành tựu vậy.  

(c): Nhanh chóng liên lạc với một Ban Hộ Niệm đến niệm Phật, khai thị, hướng dẫn 

để mình thực hiện chính xác đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ ràng, cụ thể, thiết thực để đi vãng sanh. Hôm nay 

mình niệm Phật như thế này, đừng nghĩ rằng lúc lâm chung mình cũng niệm Phật thoải 

mái, thành tâm, chí thiết đâu nhé. Đừng nghĩ rằng, bây giờ mình niệm Phật vang vang, thì 

lúc nào tâm mình cũng có thể dính chặt vào câu Phật hiệu đâu nhé. Đừng nghĩ rằng, bây 

giờ ngồi đây niệm Phật ngon lành, thì chừng đó mình cũng ngon lành giữ tâm an trú niệm 

Phật trung đâu nhé… Vậy thì, nhanh chóng liên lạc với một Ban Hộ Niệm đến khai thị 

hướng dẫn là điều vô cũng cần thiết để mình thực hiện chính xác đường vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc. Nếu mình yếu quá, nhiều khi tự mình nhấc điện thoại không nổi, thì ai 

nhanh chóng liên lạc đây? Người nhà của mình hãy nhanh chóng liên lạc tìm một Ban Hộ 

Niệm… Nhưng thật ra, người niệm Phật chân chính, thì ngay bây giờ đã liên lạc với Ban 

Hộ Niệm rồi, chứ đâu phải đợi đến lúc khó khăn, bị bệnh yếu rồi mới lo tính đến chuyện 

hộ niệm. Nghĩa là, niệm Phật cần kết nhóm cộng tu để cùng nhau tu tập mới an toàn, vì 

nhóm cộng tu này chính là Ban Hộ Niệm cho mình đấy. Hãy nhắc nhở, dặn dò nhau, ngày 

nào tôi nằm xuống thì các anh, các chị, huynh đệ tỷ muội tới niệm Phật trợ duyên cho tôi. 

Ngày nào huynh đệ tỷ muội nằm xuống, tất cả chúng ta cùng nhau tới hỗ trợ, tích cực khai 

thị hướng dẫn hộ niệm cho nhau, nhất định đừng quên nhau trong những tình huống này. 

 Chư vị ơi!... Hộ niệm đơn giản lắm, không khó đâu, chỉ cần có chút lòng từ bi, có 

chút lòng thành thật thương xót nhau là được. Ví dụ, như một tuần mình làm suốt 7 ngày 

để kiếm tiền, không còn ngày nghỉ. Nhưng giờ đây đồng tu đang khẩn nhờ, thì hãy bớt đi 1 

ngày làm để có giờ nghỉ ngơi, sẵn dịp trong ngày nghỉ đó dành 2 tiếng đồng hồ tới niệm 

Phật hộ niệm cho nhau, đủ rồi. Nếu mình không nỡ để mất tiền, thì một tối trong tuần hy 

sinh một vài giờ tới niệm Phật cho người đang cần sự cứu giúp. Nhiều khi nhờ tâm từ bi 

cứu người mà phước báu của mình tăng trưởng, nghiệp chướng tiêu giảm đi, vô tình mình 

được miễn giảm nhiều tai ương bệnh hoạn, bớt sự hao tổn tiền tài… Công đức hộ niệm bất 

khả tư nghì, không có công đức nào vượt qua công đức này đâu. Nhân nào quả đó, ngày 

nay mình đi hộ niệm cho người, ngày mai nhất định sẽ có người tới hộ niệm cho ta. Giúp 

người là giúp ta. Cứu người là cứu chính ta vậy. Vạn kiếp qua mình không biết đường về 

Tây-Phương Cực-Lạc, nay biết rồi thì hãy cố gắng nâng đỡ nhau, cùng nhau vãng sanh 

thành đạo.  

“Ban Hộ Niệm đến niệm Phật, khai thị, hướng dẫn để mình thực hiện chính xác 

đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc”. Ở đây chúng mình đã khai thị với nhau nhiều 

lắm rồi, nhưng tới lúc bệnh xuống nhiều khi mình quên hết đấy. Vậy thì ai cũng cần người 

đồng tu biết hộ niệm đến khai thị, hướng dẫn cả. Khai thị gì đây? 

- Chị sáu ơi!... Niệm Phật nhé, đừng sơ ý nữa. Tất cả những gì khó khăn trong đời 

này chỉ là giả, giờ phút này hãy quên hết đi để niệm Phật nhé. Khó chịu cái này, ưa thích 

cái kia cũng bỏ luôn đi nhé, quyết tâm niệm Phật cầu về Tây-Phương… 



68 

 

Người hộ niệm nhắc nhở ngay những gì mình đang bị vướng: 

- Con cái đều có phần số riêng, chúng không niệm Phật nhưng xin chị đừng buồn 

phiền. Hãy lo niệm Phật để đi vãng sanh trước, rồi sau này về cứu độ nhau. Chồng chị 

không tin cũng không sao đâu nha. Hãy vui vẻ tha thứ đi, Anh sẽ cảm thông không phá rối 

đâu. Hãy quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh, chư Phật sẽ gia trì giúp chị vượt qua tất cả 

để vãng sanh thành đạo…  

Hướng dẫn cái gì nữa đây? Tự nhiên lúc đó mình cảm thấy nhiều điều buồn tủi quá, 

nào là con cái chưa thành danh, nào là đứa cháu còn nhỏ không có ai chăm sóc, nào là con 

cái cứ lo tranh tụng với nhau trong khi mình chưa kịp nhắm mắt ra đi, v.v… Đây là nhân 

duyên của sự đọa lạc. Người hộ niệm biết vậy, liền lên tiếng khuyên nhắc: 

- Đừng buồn chuyện đó nhé Bác. Tất cả sự đời dù tốt hay xấu cũng chỉ là giả tạm. 

Vạn sự đều có nhân duyên, theo duyên hợp lại, hết duyên tan đi, sau cùng đều trả về số 0, 

không giúp cho mình thoát nạn đâu. Vậy thì, bây giờ Bác phải nhiếp tâm vào một điểm là 

quyết lòng niệm Phật đi về Tây-Phương Cực-Lạc, chấm dứt sanh tử khổ nạn, thành tựu 

đạo quả rồi thì mọi chuyện đều có thể giải quyết.   

Xin hãy nhớ cho, được vãng sanh hay bị chết đi theo đường đọa lạc đều do chính 

mình tự đi lấy. Một ý niệm phiền trách một người nào trong lúc lâm chung thì đành mất 

phần vãng sanh, chịu lấy cảnh đọa lạc khổ đau. Nếu vạn duyên buông xuống, thấy rõ cuộc 

sống ở cõi này là vô thường, tốt xấu cũng là giả tạm, vài hôm nữa mình về Tây-Phương 

thành đạo rồi thì vướng vào đây làm chi. Quyết lòng niệm Phật, tâm ý vãng sanh mạnh 

mẽ, dẫu cho nghiệp chướng tràn trề hiện hành phá hoại, nhưng mình vẫn băng ngang qua 

nghiệp chướng để vãng sanh, đi làm Bồ-Tát, một đời bất thoái thành Phật. Xin đừng bỏ 

qua cơ hội này, ân hận lắm đấy. 

(d): Thành tâm niệm danh hiệu Bồ-Tát Quán-Thế-Âm, khẩn cầu Ngài từ bi cứu độ, 

tật bệnh sẽ tiêu trừ, tiêu tai giải nạn.  

Đúng không chư vị?... Đúng hay sai?... Không ai trả lời!... Xin nhắc lại vấn đề được 

đưa ra từ đầu: Bệnh nặng không còn cách nào chữa được nữa, người muốn vãng sanh nên 

làm gì? Muốn vãng sanh mà trước lúc chết lại khẩn cầu Bồ-Tát cứu độ cho tật bệnh tiêu 

trừ, nghĩa là muốn hết bệnh, muốn sống thêm chứ chưa muốn vãng sanh nên chắc chắn 

mất vãng sanh. Vì thế câu trả lời này sai, chứ không đúng với chủ đề. 

Người thành tâm niệm Phật tha thiết cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì có 

25 vị Bồ-Tát như Ngài Quán-Thế-Âm đến gia trì cứu giúp. Lời nguyện của Ngài là tầm 

thanh cứu khổ, khi mình bị bệnh khổ, thành tâm cầu cứu Ngài tới cứu mình hết bệnh, chứ 

Ngài không có lời nguyện chúng sanh sắp chết cầu cứu Ngài, Ngài tới cứu mình khỏi chết. 

Còn lời nguyện của đức Phật A-Di-Đà là người nào trước khi chết thành tâm niệm danh 

hiệu Ngài cầu vãng sanh về nước Ngài, dẫu cho niệm được 10 niệm mà Ngài không lai 

nghinh tiếp độ Ngài thề không giữ ngôi Chánh Giác. Nghĩa là, thay vì chết đi đọa lạc, giờ 

được Phật tiếp độ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, một đời bất thoái thành Phật.  



69 

 

Rõ ràng, mỗi lời thệ nguyện của chư Phật, chư Bồ-Tát có mỗi tầng cấp khác nhau. 

Nếu chúng ta không nguyện vãng sanh, mà lúc đó cứ cầu Bồ-Tát Quán-Thế-Âm tới cứu 

khổ cứu nạn, thì đành theo cái nạn chết của định số mà đi luân hồi vào cảnh giới nào đó 

chứ không thể vãng sanh. Nên nhớ, khi mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc sẽ gặp 

Bồ-Tát Quán-Thế-Âm, Ngài là tả hữu hộ pháp cho đức Phật A-Di-Đà. Bồ-Tát thấy mình 

vãng sanh về đó, Ngài sẽ đến ôm choàng chúng ta mà hoan hỷ, vui mừng khen tặng. 

Chúng ta tay trong tay với các Ngài trong tư thế cùng là Bất-Thoái Bồ-Tát một đời thành 

Phật. Vui vẻ không chư vị? Thành tựu viên mãn không chư vị?  

Rất nhiều người tu hành mà không biết đến đạo lý này, không vững quy luật vãng 

sanh, nên thường lạc đường giải thoát. Tu hành lạc đường thì may mắn lắm cũng chỉ 

hưởng được một thứ phước báu hữu lậu nào đó của thế gian chứ làm sao có thể siêu thoát 

được. 

(e): Đừng nên thất vọng, còn nước còn tát. Phải quyết lòng tìm phương cứu chữa căn 

bệnh cho lành.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Đây là mong ước thường tình của người thế gian. Người 

đời thường hay nói còn nước còn tát. Thật ra nhiều lúc nước đã cạn kiệt rồi thì còn gì nữa 

mà tát!... Tất cả đều do mê mờ mà bị nạn. Nhiều người mê mờ từ lúc sinh ra cho đến giây 

phút cuối cùng của cuộc đời. Gặp những trường hợp này, dù có hộ niệm cũng bằng thừa 

mà thôi!...  

Vậy thì chúng ta hãy tỉnh ngộ trước nhé. Hãy ngộ sớm đi, mau mau niệm Phật cầu 

sanh Tịnh-Độ. Đừng nên sơ ý chạy theo ý niệm của người đời mà mê mờ mãi, coi chừng 

bị mê luôn, đến lúc sắp chết vẫn còn mê. Rất nhiều người khi bị bệnh sắp chết, con cái lo 

lắng mời Ban Hộ Niệm tới, nhưng nghe câu “A-Di-Đà-Phật” họ sợ. Họ sợ “A-Di-Đà 

Phật”. Họ sợ vãng sanh. Họ sợ chết. Rõ ràng mê muội đến giờ phút cuối!...  

Cho nên, mong chư vị nhớ cho, trong đời này gặp được Pháp Niệm Phật Hộ-Niệm để 

có cơ hội vãng sanh thành tựu đạo quả là một duyên lành tối thắng trong vô lượng kiếp. 

Hình ảnh vãng sanh đã ứng hiện tràn lan vô số ở khắp nơi rồi, vậy mà đến giờ này vẫn có 

người cứ muốn chạy theo những con đường lang thang làm chi vậy? Chẳng lẽ thấy nhiều 

người mê muội, mình cũng mê muội theo cho trọn tình trọn nghĩa sao? Một mai lạc mất 

con đường vãng sanh rồi, tìm đâu ra một cơ hội thứ hai trong vô lượng kiếp nữa để nói 

trọn lời giải thoát?... Uổng lắm chư vị ơi!... 

Nam Mô A-Di-Đà Phật! 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 112) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 



70 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phâṭ. 

Xin chư vị mở trang 46, vấn đề 12:  

Pháp Hô ̣Niêṃ cấm đụng chaṃ vào thân xác người mới chết ít nhất là 8 giờ đồng 

hồ vì lý do gì?  

Đây là điều rất căn bản mà người hô ̣niêṃ nào cũng phải biết qua. Chúng ta nêu ra 

vấn đề này để mong rằng thêm nhiều người có duyên nghe đến, biết đươc̣ sự nguy hiểm 

của nó mà tránh né, hầu giúp cho người ra đi bớt bị ách naṇ. Trong một thời gian khá dài 

trước đây, vấn đề kiêng cữ đụng chạm hình như ít được nhắc đến, nên hầu hết những 

người chết khó có ai tránh khỏi ách nạn này. Vì tình cảm yêu thương, vì nỗi niềm đau xót 
trước cảnh sanh tử biêṭ ly, nên trong lúc lâm chung hoặc vừa tắt thở thì con cái người thân 

trong gia đình thường nhào vào ôm, nắm, níu, kéo, véo má, véo mày, khóc than thảm thiết. 

Hiện tượng này rất bình thường của người thế gian, nhưng vô tình tạo nên ách nạn vô cùng 
bi thảm cho người chết mà không hay. Nếu không cản ngăn kịp thời, thì người ra đi sẽ tiếp 

tuc̣ chiụ naṇ tai vô cùng lớn lao, vô cùng đau khổ!... 

(a): Thời gian này có thể thần thức chưa rời khỏi thân xác, nếu đôṇg đến làm cho ho ̣

rất đau đớn, dễ sanh tâm sân giâṇ mà bi ̣đoạ lac̣. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rất đúng. Rất đúng. Người thế gian không biết. Nhiều 

người có tu hành nhưng cũng chưa chắc gì biết đến vấn đề này. Trong Phật pháp, Phâṭ dạy 

rất rõ, một người khi tắt hơi, thần thức ra khỏi thân xác lâu hay mau tùy theo nghiệp 

chướng, phước báu và sự giác ngộ sâu cạn của họ. Ít có Tôn giáo nào biết đươc̣ chuyêṇ 
này, nhưng trong Phật giáo đa ̃nói rõ. Một chúng sanh khi đi đầu thai thì cái thần thức, 

hoặc A-laị-da thức, hoặc gọi linh hồn sẽ nhập vào cái bào thai sớm nhất, trong khi tất cả 

các thức khác chưa đươc̣ sinh ra. Sau một thời gian các thức khác như mắt, tai, mũi, lưỡi, 

thân… từ từ sinh ra sau. Khi xả bỏ báo thân, tức là khi chết, thì có hai dạng người thần 
thức xuất ra rất sớm, một là người tu đại phước báu được sanh thiên, hai là người tạo tội 

đại ác bị đọa địa ngục, còn 4 cảnh giới khác là nhơn, A-tu-la, súc-sanh, ngạ-quỷ đều phải 

qua thời gian thân trung-ấm. Thân trung-ấm chính là trạng thái của linh hồn chưa có nơi 
ổn định để chuyển thế. Bị vào trường hợp này thì khi chết, tất cả thức khác đều chết trước, 

không còn hoaṭ đôṇg được nữa, nhưng thức A-laị-da, hoặc là linh hồn vẫn còn chiếm ngự 

cái thân xác đó, và xuất ra đi trễ nhất. Trong khoảng thời gian này nếu đụng chạm vào thân 

xác họ sẽ gây đau đớn, tạo duyên đọa lạc rất nặng. 

Còn một trường hợp đặc biệt khác là những người niệm Phật đã “Nhất Tâm Bất 

Loạn”,  hoặc ít ra cũng được thành thục, biết trước ngày giờ vãng sanh, lúc đó ho ̣quyết 
lòng niệm Phật đi theo A-Di-Đà-Phật, thì thần thức có thể đi trước những thức khác. Tức 

là họ chủ động đi vãng sanh. Ho ̣đang biết, đang nghe thấy tất cả, và ho ̣tự đôṇg bỏ thân 

xác đi theo A-Di-Đà Phật vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc.  



71 

 

Nhưng trên thực tế thì những trường hợp tự tại vãng sanh này không nhiều, mà đaị đa 

số chúng sanh vì mê mờ tham chấp, nên khi xả bỏ báo thân thần thức cứ bám trụ vào thân 

xác trong khi mắt, tai, mũi, lưỡi, thân… đều đã chết. Đây gọi là mê, chứ không phải ngộ. 
Mê thì bị nghiêp̣ chướng chi phối, báo đời mà đành phải theo nghiệp thọ nạn. Trong 

khoảng thời gian này, nếu đụng chạm vào thân xác người chết sẽ làm họ vô cùng đau khổ, 

dễ sinh ra phẫn nộ mà chiêu cảm tới những cảnh giới địa ngục vô cùng tối tăm. 

Vì thế, đừng nên đụng chaṃ đến thân xác của người vừa mới chết, phải để yên ít ra 

cũng tới 8 giờ, nếu gìn giữ được đến 12 giờ thì càng an toàn hơn. Trong lúc này gia đình 

hãy thành tâm niêṃ Phâṭ cầu Phâṭ gia trì. Khi biết người bệnh đã tắt hơi ra đi, người hô ̣
niêṃ cần lên tiếng nhắc nhở giúp cho thần thức họ tỉnh ngộ, mau mau buông xả tất cả, 

nhiếp tâm niêṃ Phâṭ cầu Phật lai nghinh tiếp độ, theo A-Di-Đà Phâṭ vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc. Xin chư vị nói lời maṇh và rõ ràng để cảnh tỉnh họ. Những người biết 
hô ̣niêṃ, biết niêṃ Phâṭ thì những lời khai thị này có giá trị cao, khiến họ định tâm lại 

niệm Phật chờ Đức Di-Đà lai nghinh tiếp độ. Còn đối với những người không tin tưởng, 

chưa biết về hộ niệm thì rất khó. Tất cả đều tùy theo duyên của mỗi người vậy.  

Cho nên biết đươc̣ Pháp Hộ-Niệm này là một duyên đaị lành cho chúng ta vãng sanh 

thành đạo đấy. Ức ức người tu hành trong thời này khó tìm ra một người chứng ngộ, đã 

vậy rồi mà không biết Pháp Hộ-Niệm nữa, thì tìm đâu ra được một người thoát nạn. Còn 
vô lươṇg vô biên chúng sanh khác không biết tu hoặc vụng đường tu hành thì ách nạn của 

chúng sanh còn lời nào nói cho đủ đây!...  

Đụng chaṃ vào thân xác của người mới chết làm cho họ đau đớn dễ sanh tâm sân 

giâṇ mà bi ̣đoạ lac̣. Sân giâṇ đoạ vào điạ-nguc̣, tham lam đoạ vào ngạ-quỷ, ngu si đoạ vào 

bàng-sinh, đây là lời Phâṭ daỵ trong kinh. Con người ra đi trong mê mờ, thà rằng ho ̣đi vào 

hàng súc sanh ngu muội so ra còn đỡ khổ hơn bị rơi vào điạ-nguc̣. Chính vì thế, xin chư vị 
cần nghiên cứu nhiều hơn về Pháp Hộ-Niệm hầu biết thêm những điều cấm kỵ khác. Có 

những việc vô cùng gần gũi và đơn giản nhưng tạo ra sự hệ lụy rất tai hại. Hôm nay chúng 

ta nói đến sự đụng chạm là điều đại cấm kỵ, nhưng lại là điều phạm phải rất phổ thông. 

Lúc bình thường nếu bị đau đớn, họ liền lên tiếng ngăn cản, nhưng lúc đó ho ̣ngăn cản 
không được nữa. Họ bị đau đớn, chịu đựng trong nỗi kinh hoàng mà sanh tâm sân nộ. Sân 

nộ lúc này chiêu cảm đến những nhân chủng điạ nguc̣ có sẵn trong tâm họ ứng hiêṇ ra. 

Nhân địa ngục đã gặp duyên, họ nhận lấy quả báo đọa điạ ngục vô cùng đau khổ!... Mong 
chư vị hiểu rõ vấn đề này, nhất định phải cẩn thâṇ, không được sơ ý. 

(b): Những trường hợp đặc biệt như chết giữa đường, chết trong nhà vệ sinh, v.v... thì 

cần chuyển đến chỗ an toàn để hộ niêṃ, nhưng cần phải nhẹ nhàng và lên tiếng xin lỗi và 
báo cáo cho người đó biết truớc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Thưc̣ sự đấy. Ví dụ như, có nhiều trường hợp nguời 

bệnh đi vào nhà vệ sinh rồi té chết, thân xác nửa trên cầu, nửa dưới cầu. Với tư thế này 

không cách nào người chết có thể thoải mái đươc̣, và làm sao có thể hộ niệm được trong 

nhà vệ sinh. Có nhiều trường hợp người chăm sóc sơ ý để người bệnh chết đầu thòng ra 

ngoài, thân thì gác trên giường, tư thế này làm sao có thể thoải mái để vañg sanh. Đuṇg 
chạm đến thân xác bị đau, thân xác bị cấn ngang trên giường cũng phải đau. Những trường 

hợp như tai naṇ xảy ra giữa đường làm sao hộ niệm? Những trường hợp này, không còn 

cách nào khác hơn là chúng ta cần nhẹ nhàng chuyển thân xác đến chỗ an toàn để hộ niệm. 
Nhưng trước khi di chuyển thân xác chúng ta cần lên tiếng xin lỗi, báo cho người chết biết 



72 

 

và di chuyển phải hết sức nhẹ nhàng. Hãy nói lớn tiếng một chút, nói maṇh lên để cho thần 

thức nhận định được, giúp họ bình tĩnh, định tâm lại để niệm Phật theo đại chúng. Chỉ có 

những trường hợp đặc biêṭ này mới di chuyển thân xác, còn bình thường thì xin đừng đụng 
chạm đến thân xác người vừa mới chết. 

(c): Người nào tu hành giỏi rồi, thì không cần quan ngại lắm, cứ việc tắm rửa thoải 

mái cho sac̣h sẽ để họ theo Phâṭ.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Chưa chắc gì suốt cả một cuôc̣ đời này tu hành mà có 

thể san bằng đươc̣ nghiêp̣ chướng. Còn nghiêp̣ chuớng thì nhất điṇh nghiệp chuớng còn 
chi phối. Môṭ người bị nghiêp̣ chướng chi phối thì không dễ gì vượt qua sáu đường luân 

hồi đâu. Xin hãy chú ý thật kỹ đến vấn đề này, đừng bao giờ nghĩ đơn giản rằng, một đời 

này tu hành là đươc̣ đắc đạo. Không dễ như vậy đâu nhé. Khi cuối đời buông báo thân ra 
đi như thế nào thì biết liền. Ví dụ, một người đắc Thánh quả A-la-hán thì không thể nào lại 

ra đi trong cảnh bệnh hoạn, đau đớn, quằn quaị, mê mê, mờ mờ được. Hơn nữa, một người 

ra đi một cách an nhiên, không đau bệnh thường cũng chỉ là người có phước lớn nên 

hưởng cái thiện chung đó thôi, chứ dễ gì đắc được Thánh quả A-la-hán. Trong kinh Nhân 
Vương, Phâṭ nói Tứ Thiền Bát Điṇh vâñ còn là cái định của thế gian, chưa qua tam giới, 

nghĩa là vẫn còn vướng trong 6 đường sanh tử luân hồi. Như vậy, nếu sơ ý không kiêng cữ 

gì cả, mới vừa chết xong liền lo tắm rửa, coi chừng cảnh giới chuyển đổi, thay vì tái sanh 
trong 3 đường thiện để hưởng phước, họ bị đọa vào 3 đường ác chịu ách nạn thật khá đáng 

tiếc. 

 Riêng phận chúng ta là phàm phu, công phu tu hành không được bao nhiêu làm sao 

dám tự nhận mình đã chứng quả? Chư vị nên biết rằng, tu chứng đến Sơ Thiền, Nhị Thiền, 

Tam Thiền, Tứ Thiền mới vượt qua các cõi Trời Duc̣-Giới, sanh vào 4 cõi Trời Sắc-Giới, 

vẫn còn quá sâu trong sanh tử luân hồi. Nhưng trên thực tế có mấy ai đạt được!... Nếu 
công phu cao hơn, đạt được từ Đệ Nhất Không-Định đến Đệ Tứ Không-Định, thì được 

sanh vào 4 cõi Trời Vô-Sắc-Giới. Bốn cảnh Thiền cộng với 4 cảnh Định gọi chung là “Tứ 

Thiền Bát Định”. Những cảnh giới này khá vi diệu, cảnh Trời Vô-Sắc-Giới không còn 

thân thể nữa, đối với chúng ta thì thật là cao quý đấy, nhưng vẫn chưa qua khỏi sanh tử 
luân hồi, nên Phật nói vẫn còn là những cảnh định của thế gian, chứ không phải là xuất thế 

gian. 

Nói đến những điều này để lý luận cho vui vài phút thôi, chứ thực tế có mấy ai đạt 

được. Chứng đến cảnh giới này có thể vào định, không cần ăn uống một vài ba năm là 

chuyêṇ thường. Hỏi thử trên đời này có mấy nguời làm được? Rõ ràng đây là đường tu 

hành chỉ dành cho những đaị Bồ-Tát, chư vị thượng căn thượng trí thị hiện tự tu chứng 
quả, chứ còn đối với đại chúng thì quá khó quá khó, mơ màng tới thì đúng là hoang tưởng.  

Như vậy, rõ ràng chúng ta biết rằng là một người tu hành dù có giỏi cho mấy vâñ còn 

bị chi phối bởi nghiêp̣ lực, mà bị chi phối bởi nghiệp lực, thì quy luật không đươc̣ đuṇg 

chaṃ vào thân xác của ho ̣ phải thực thi nghiêm túc. Xin nhắn nhủ với người có duyên 

nghe đến đoạn này nhất định đừng nên sơ ý nữa. Một người vừa mới tắt hơi xong, đem 

thân xác của họ ra tắm rửa, thay y phục, thoa son, đánh phấn, để tìm chút danh hão huyền 
của thế gian mà ôi thôi đại hại!... Đại hại!... Thật là điều đaị haị cho người chết, chứ không 

phải tiểu hại đâu!... Một người cả một cuôc̣ đời tu hành, cuối đời chỉ vì một chút sơ suất 

này mà đành chịu ách nạn đắng cay. Pháp Hô ̣Niêṃ Vãng Sanh dạy như vâỵ. Chư Tổ daỵ 



73 

 

như vậy, chúng ta phải y giáo phụng hành, không được sơ ý mà vô tình gây hại người 

thân.  

(d): Nếu tránh đuṇg chaṃ đến 12 tiếng đồng hồ sau khi tắt thở thì tốt hơn, an toàn 

hơn.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Diệu Âm nghĩ rằng, sau này chư Tổ, chư Tăng Tịnh-

Độ sẽ khuyên nên tiếp tục niêṃ Phâṭ hộ niêṃ, tránh đuṇg chaṃ đến 14 giờ, 16 giờ… 

Bây giờ đã có nhiều vị khuyến khích nên niêṃ Phâṭ hộ niệm luôn 24 giờ cho an toàn hơn. 

Sở dĩ các Ngài khuyên như vậy là vì thấy con người càng ngày càng mê muội, tín tâm 
càng ngày càng yếu, niệm Phật cầu vãng sanh càng ngày càng ít. Ngược lại, tham chấp 

chuyện thế gian càng ngày càng nhiều, sợ mất thân mạng càng ngày càng nặng… chính vì 

thế mà linh hồn của con người sau khi chết cứ cố bám vào từng khúc xương, từng đoạn 
tủy, từng đường gân, từng khúc thiṭ làm cho cái naṇ bị kẹt vào xác thân càng ngày càng 

lâu hơn, càng khó hóa giải hơn.  

Cho nên, xin thưa với chư vị, chúng ta biết được Pháp Hộ-Niệm rồi, biết rõ đường 

vañg sanh Tây-Phương Cực-Lạc rồi, thì hãy cố gắng thành tựu cho được tâm nguyện này 

nhé. Nếu biết mình ở trong tình traṇg chuẩn bị ra đi, haỹ phấn khởi lên, quyết lòng buông 

xả vạn duyên, nhiếp tâm niêṃ A-Di-Đà-Phâṭ cầu sanh Tịnh-Độ, mong chờ từng phút giây 
được đức A-Di-Đà lai nghinh tiếp dâñ.  

Người nào thực sự chí thành, chí kính, tha thiết niệm Phật cầu vãng sanh, thì thường 

họ theo Phật đi vãng sanh trước khi tắt thở.  

Mong chư vị cố gắng thưc̣ hiện trọn vẹn đường vãng sanh trong một đời này. Nên 

nhớ cho, phàm phu này không phải tu hành chứng quả đi vãng sanh, nhưng do lòng chí 
thành, chí kính mà được cảm ứng đạo giao, được Phật thương xót hiện thân tiếp dẫn. Cầu 

chúc tất cả chư vị đều đaṭ đươc̣ cái niêṃ cuối cùng khi xả bỏ báo thân là “Niệm A-Di-Đà 

Phâṭ”, ý muốn cuối cùng trước khi xả bỏ báo thân là “Nguyện Vãng Sanh Tây-Phương 
Cực-Lạc”. Đươc̣ như vậy thì chư vị ra đi vañg sanh trước khi buông hơi thở cuối cùng. 

Cầu nguyện tất cả chư vi ̣đều thành tưụ đaọ quả. 

Nam Mô A-Di-Đà Phâṭ. 

 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 113) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 



74 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 47, vấn đề thứ 13:  

Người không hiểu đạo thường vô tình tạo duyên đọa lạc cho người chết, ví dụ 

như: 

Vấn đề này đưa ra là để cảnh tỉnh những người chưa biết hộ niệm, chưa hiểu Phật 

pháp thường vô tình tạo cái duyên đọa lạc cho người thân. Ách nạn này phổ thông lắm 

chư vị ơi! Hôm trước chúng ta nói về những chướng duyên do chính cái tâm của mình tạo 

ra, hôm nay chúng ta nói về chướng duyên từ những người thân yêu quyến thuộc bên 

cạnh tạo ra khi mình lâm chung. Ách nạn này lớn lắm, xảy ra hàng ngày ở khắp nơi. Mổ xẻ 

vấn đề này ra cầu mong cho những người không tin Phật pháp cũng nên giật mình tỉnh 

ngộ. Chư Phật, chư Tổ cũng vì muốn cứu chúng sanh, nên các Ngài thuyết kinh giảng đạo, 

kiên nhẫn chỉ điểm con đường thoát nạn đến đắng mồm đắng miệng, nhưng nhiều người 

vẫn kiên cường không nghe theo, chính vì thế vẫn còn vô lượng vô biên chúng sanh ngày 

ngày giờ giờ tiếp tục rơi xuống tam ác đạo. Thấy cảnh đọa lạc của chúng sanh quá khổ 

đau mà chư Phật Bồ-Tát, chư Tổ Sư thương xót đến rơi lệ!...   

Pháp Hộ Niệm đức Phật dạy rất rõ ràng, chư Tổ nói rất thiết thực, và giờ đây đến 

chúng ta còn khai thác rất triệt để, tất cả cũng chỉ mong cho nhiều người có được duyên 

lành nghe đến, tin tưởng thực hành để có thể được giải thoát.  

(a): Ôm nắm, tắm rửa, thay quần áo, làm hô hấp… lúc vừa tắt thở sẽ làm cho người 

chết bị đau đớn, hãi kinh mà đọa lạc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Quá đúng rồi phải không? Phật dạy rành rành phải 

không? Nhưng vì không biết sự nguy hại của sự đụng chạm, nên người chết thường bị 

thân nhân tắm rửa, thay áo, thay quần... Rồi còn gì nữa? Vì thương tiếc nhau, nên con cái 

vằn vọt xác thân, lăn qua trở lại, ôm nắm, níu kéo, khóc than, v.v… Những hành động này 

làm cho người chết vô cùng đau đớn, vô cùng hãi hùng mà không ai hay!... Người thế gian 

vì không biết, cứ tưởng rằng làm như vậy là để trút nỗi bi thương, để xóa tan sự đau đớn, 

để giúp người chết đỡ tủi thân… Nhưng không ngờ nạn càng thêm nạn. Người thế gian 

không biết đã đành đi, nếu người tu hành chúng ta mà không biết nữa, thì chướng nạn 

của chúng sanh biết bao giờ mới được hóa giải và cơ hội thoát nạn của chúng sanh xa vời 

đến cỡ nào?!... Chư vị hãy nghĩ xem, phải chăng trong bao nhiêu đời kiếp qua, ông bà, cụ 

kỵ, thân bằng quyến thuộc của chúng ta bị nạn quá nhiều quá nhiều bởi sự thiếu hiểu biết 

này phải không?  

Cho nên, Pháp Hộ Niệm được chư Tổ, chư Phật dặn dò rất kỹ, chúng ta cần nên hiểu 

một chút đạo lý để cứu giúp nhau. Hiểu đạo lý gì? Khi một người chết đi nhưng thần thức 



75 

 

của người đó không bao giờ chết, và thường còn bị vướng mắc trong thân xác đó. Trong 

lúc thần thức đang trăn trở, gồng mình với sự đau khổ từ thể xác lẫn tinh thần để thoát 

ra khỏi xác. Vì nhiều đời nhiều kiếp mê mờ, đời này không tu hành đúng cách, nên mê 

càng thêm mê mà cứ bám chặt vào cái xác thân vô thường đó, bám vào từng khúc xương 

từng sớ thịt với tâm trạng đau xót ê chề!... Khi bị đụng chạm vằn vọt đến thân xác họ sẽ 

tạo nên sự đau đớn kinh hoàng hơn, hãi hùng hơn. Chính vì thế, mọi sự đụng chạm đến 

thân xác trong khoảng thời gian vừa mới tắt hơi sẽ làm cho thần thức vừa hãi kinh, vừa 

giận tức. Đây chính là cái duyên đưa họ vào những cảnh giới đọa lạc vô cùng tối tăm, vô 

cùng xấu ác.  

Chúng sanh bị đọa lạc nhiều lắm, nhiều lắm vì sự sơ ý đụng chạm vào xác thân của 

họ quá sớm. Mong chư vị hiểu thấu tình huống tội nghiệp này mà tránh đi, nhất định 

đừng phạm phải nữa. Hô hấp, thay quần áo, tắm rửa, thoa son, đánh phấn, chích thuốc 

chống rã thân, v.v… và v.v… toàn là những hành động vô cùng bất cẩn, chẳng khác gì là 

những cảnh tra tấn người chết vô cùng tàn bạo mà trước giờ ít ai hay biết. Hãy thương 

nhau mà nhắn nhủ với nhau, nhất định đừng gây tội nghiệp cho người ra đi nữa, tội 

nghiệp cho người thân yêu của mình, và sau cùng tội nghiệp luôn cho chính mình vậy!... 

Vô cùng đau thương đấy. 

(b): Than khóc, kêu réo, gây xáo trộn lúc lâm chung sẽ làm cho người chết bị rối loạn 

mà đọa lạc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đúng lắm, đúng lắm. Một trăm, một vạn, một triệu 

người trong quá khứ, khi ra đi có người nào thoát khỏi ách nạn này đây!... Bây giờ nhờ 

Pháp Hộ-Niệm mà chúng ta mới biết được những hành động này vô cùng tai hại, mà 

trước đây hầu như mọi người không ai biết, cứ làm một cách tự nhiên. Nay có duyên biết 

được điều này sai lầm rồi, thì xin chư vị hãy ngừng lại, hãy cố gắng kềm chế nỗi bi 

thương, đừng sơ ý tiếp tục làm điều tai hại nữa!... Hãy nghe lời Phật dạy để cứu giúp 

nhau nhé. Nếu cứ vô tình gây hại cho người thân, rồi đến lúc chính mình ra đi, con cháu 

cũng sẽ làm như vậy đối với mình đấy. Tất cả đều phát sinh từ lòng thương yêu luyến 

mến nhau cả, nhưng hệ quả thì vô cùng tệ hại!... Bị vướng nạn này rồi, mình sẽ bàng 

hoàng, kinh hoảng. Trời ơi!... Trước đây ta đã làm cho cha mẹ ta như vậy, giờ đây con cái 

ta cũng làm với ta như vậy!... Kinh hoàng này chồng thêm kinh hoàng khác, ách nạn này 

chồng lên ách nạn nọ. Trùng trùng con người chết đi trong đau khổ, từ đó rơi vào những 

cảnh đọa lạc khổ đau hơn!... Phải chăng tình thương mà thiếu trí huệ, gây nên nhiều điều 

họa hại. Ôm nắm, than khóc, kêu réo khi người đang lâm chung sẽ làm tâm hồn họ bấn 

loạn, hãi kinh, sợ sệt… Tất cả những cảnh giới tương ứng sẽ hiển hiện ra trong tâm của 

người đó, lôi tuột thần thức của người đó vào những con đường đọa lạc tối tăm.  

Cho nên, người biết đạo tất cần tạo cảnh an lành, thanh tịnh cho người ra đi, tốt 

nhất là thành tâm niệm A-Di-Đà Phật, cầu xin A-Di-Đà Phật lai nghinh tiếp dẫn. Nhắc nhở 

thần thức nghe đến câu A-Di-Đà Phật, phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ, 10 niệm tất 

sanh, về Tây-Phương Cực-Lạc thành Bồ-Tát bất thoái, thoát khỏi sanh tử luân hồi, thoát 



76 

 

vòng đọa lạc, tương lai thành đạo Vô-Thượng. Pháp cứu độ nhau thật không phải quá 

khó, chỉ vì chưa biết đến, hoặc đã nghe qua nhưng không tin, không để ý, nhiều người 

còn tỏ ra khinh thường không chịu nghe lời Phật dạy, tiếp tục tạo cho nhau những cảnh 

vô cùng đau khổ, thật đáng thương thay!...  

Mong sao người hữu duyên, khi biết được một pháp cứu tinh vi diệu, xin hãy giật 

mình tỉnh ngộ, mạnh dạn sám hối tất cả những điều sai lầm đã sơ ý phạm phải trong quá 

khứ, để kịp thời cứu giúp lẫn nhau, cứu giúp người thân, cứu cả chính mình thoát nạn 

tam đồ, tránh cảnh dầu sôi lửa bỏng, bị thiêu đốt vạn kiếp khổ đau về sau. 

 (c): Giết hại sanh vật đãi đằng, cúng tế vong linh, làm cho người chết bị nạn càng 

nặng nề hơn.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Mười mấy năm về trước, có một lần Diệu Âm đọc 

được một lá thư của một vị đó viết ra để gởi cho Diệu Âm, nhưng không biết Diệu Âm ở 

đâu để gởi. Vị đó cố gắng dò tìm và sau đó trao được lá thư cho một người em của Diệu 

Âm. Tính ra thời gian cũng hơn cả một năm sau Diệu Âm mới đọc lá thư đó. Lá thư quá 

đặc biệt đến nỗi làm cho Diệu Âm hết sức ngỡ ngàng, vô cùng bàng hoàng khi biết được 

rằng đến thế kỷ 20-21 rồi mà tại nước Việt Nam chúng ta vẫn còn tồn tại những tập tục 

khá lạ lùng!  

Vị đó kể rằng, tại cái làng của mình, khi một gia đình có người qua đời, thì gia đình 

phải thết đãi mâm cỗ cho người trong làng ăn, mỗi mâm cỗ phải thịnh soạn, có đầy đủ 

các thứ rượu thịt. Số mâm cỗ nhiều hay ít do làng họp lại rồi đưa ra, tùy theo điều kiện 

kinh tế của gia đình mà làng quy định từ 50, 100, 200, hoặc 300 mâm… Vì tập tục này, mà 

khi có người già yếu đau bệnh trong nhà, thì gia đình phải nuôi sẵn một số bò, lợn, gà, vịt 

cho thật nhiều để chuẩn bị giết thịt đãi đằng khi người thân của mình chết. Về thế gian 

thì tục lệ này không nói lên được điều gì cao đẹp cả, còn về Phật pháp thì quả thật là một 

thảm trạng khá thương tâm!... Ôi!... Tại sao trên thế gian lại có những tục lệ tệ hại quá 

vậy!... 

Chính tập sách “Khuyên Người Niệm Phật số 4”, là để trả lời cho lá thư này đây. Chỉ 

vì trả lời một lá thư đó thôi, mà Diệu Âm viết thành một tập sách. Nhưng thật ra mới viết 

được nửa tập, thì những lá thư này có người đã ấn tống ra thành sách rồi. Sẵn dịp đó 

Diệu Âm cũng ngừng luôn, không viết nữa.  

“Giết hại sanh vật đãi đằng, cúng tế vong linh…”. Vong linh nào ăn được miếng thịt 

đó mà gọi là cúng tế vong linh? Chỉ có người còn sống thèm ăn thịt mới bày ra đủ trò để 

có dịp ăn nhậu lại đổ tội cho vong linh. Con người vì thèm miếng thịt nên giết sinh vật để 

ăn. Vì món nợ này mà khi xả bỏ báo thân bị chúng sanh vây quanh hãm hại, quyết lòng 

kéo người này xuống tam đồ ác đạo để trả thù, đòi nợ. Bây giờ nhân ngày chết của vong 

nhân, người thân lại tiếp tục sát hại sanh vật để đãi đằng, cúng tế nữa thì vong nhân chịu 

nợ máu càng thêm nặng, tội càng thêm lớn, chướng càng thêm sâu, sự trả thù càng thêm 



77 

 

dữ tợn, thì làm sao vong linh có được một phút an ổn để ăn được món thịt đây? Oán 

trước hận sau vô cùng hung hãn, biết đến bao giờ mới hóa giải được?  

Chư vị hãy nhớ cho, sát hại sanh vật có trực tiếp sát hại, vì mình mà con vật bị chết, 

mình xúi người khác giết, vui mừng khi thấy con vật chết… tất cả đều là tội sát sanh. Tội 

sát sanh đưa đến nạn oán thân trái chủ kinh hoàng mà người thế gian không hay biết. 

Chính vì thế, xin chư vị hãy mở rộng tâm từ bi thương yêu chúng sanh. Phải kiêng cữ sát 

sanh hại vật, để tránh ách nạn cho chính mình. Tất cả đều có nhân quả. Làm tội nghiệp 

chúng sanh thì chính mình chịu nghiệp tội. Không tốt!… Không tốt!... 

 (d): Sợ bị trùng tang, nhét gạo nếp vào miệng, v.v… Tin dị đoan mê tín, chạy theo 

tập tục sai lầm của thế gian khiến cho người chết bị nạn.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nạn tai nhiều quá, nhiều quá!... Kê khai ra đây chỉ có 

vài điều tiêu biểu thôi, chứ nếu khui ra thêm thì còn rất nhiều điều sai lầm khác nữa, nói 

sao cho hết. Vậy thì, khi nghe đến những sơ suất này, xin chư vị hãy nên giựt mình kiểm 

điểm lại. Tu hành cần phải biết giựt mình, một lần giựt mình là một lần tỉnh ngộ đấy. Ngộ 

ra để đi theo con đường giải thoát. Còn như không chịu ngộ, thì Phật cũng cứu ta không 

được đâu. Tất cả đường giải thoát đều do chính mình ngộ hay mê mà thôi. Mê rồi cứ tiếp 

tục mê, tự mình rước lấy khổ nạn. Hãy ngộ ra đi, một lần thấy điều sơ suất mà giựt mình 

là một lần ngộ. Hãy tập ngộ ra từng chút, từng chút… Hãy gom góp những tiểu ngộ mà 

làm thành đại ngộ, để sau cùng được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  

 “Sợ bị trùng tang…”. Thế gian thì đưa ra vấn đề trùng tang làm cho nhiều người sợ 

thất điên bát đảo, nhưng trong kinh điển của Phật không có nói đến chuyện trùng tang 

này. Vậy trùng tang là gì? Người chạy theo trùng tang đưa ra một thuyết rằng, một người 

trong gia đình chết đi nhằm vào những ngày giờ nào đó thì linh hồn của người chết sẽ trở 

về bắt những người trong gia đình chết theo, nhất là những người con trưởng, cháu 

trưởng. Những điều này xuất xứ từ đâu chưa hề có một căn bản nào chánh pháp, vậy mà 

ở Việt Nam lại có những nơi cứ truyền miệng nhau, thổi phồng vấn đề này lên, tạo thành 

nỗi ám ảnh vô cùng tệ hại, làm cho người dân hiền lành nghe đến lo âu sợ hãi đến mất ăn 

mất ngủ!...  

Xin thưa với chư vị, Phật dạy “Nhất thiết duy tâm tạo”. Tất cả đều ở tâm mình ứng 

hiện ra. Ta muốn làm Phật thì hãy nghe lời Phật dạy, niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc thành Phật, cớ chi lại chạy theo đường ma, để chết rồi thành ma trở về báo hại 

con cháu? Còn phần con cháu tại sao không niệm Phật hộ niệm cho cha mẹ vãng sanh 

thành Phật, lại cứ nghĩ rằng cha mẹ chết phải đi làm ma, rồi sau đó trở về bắt con cháu 

chết theo. Vì không chịu tin theo đúng chánh pháp, nên khi cha mẹ chết vội vã chạy tìm 

bùa ngải yếm trừ cho linh hồn của cha mẹ mình đọa vào chỗ nào đó không được trở về 

thăm gia đình nữa. Rõ ràng vì không hiểu mà đã hành theo nghiệp ma, ép buộc cha mẹ 

mình thành ma để chịu đọa lạc. Trong khi cha mẹ của mình chịu nạn, mình không tìm 



78 

 

phương cứu nạn, mà lại đi tìm cách yếm trừ, bắt linh hồn của cha mẹ mình nhốt vào cảnh 

tối tăm. Hành động này quá tàn nhẫn vậy mà lại cho là hiếu nghĩa sao?!... 

 Xin thưa với chư vị, hãy mau mau trở về với chánh pháp của Phật mà cứu độ nhau. 

Phật không hề dạy về chuyện ông bà cha mẹ qua đời về bắt con cháu chết theo, thì tại 

sao ta lại bỏ lời Phật dạy, mà tin theo những lời hù dọa của người thế gian, để đến nỗi rơi 

vào tình trạng lo sợ ăn ngủ không yên? Phật dạy tất cả đều có nhân quả, thọ mạng đều có 

định số, định số này chính là do nhân duyên quả báo chi phối. Không ai có quyền phá vỡ 

quy luật nhân quả này, thì làm gì có chuyện cha mẹ chết rồi thì về muốn bắt ai chết thì 

bắt. Nếu có tâm trả thù đòi nợ, thì người chết sẽ tìm cách giải quyết những kẻ bày trò lừa 

gạt gây khổ cho mình, làm thiệt hại cho gia đình mình, chứ sao lại đi giết hại con cháu mà 

một đời mình thương yêu trìu mến? 

 Xin đừng mắc lừa nữa. Thế gian có nhiều người khôn lanh đã lợi dụng tâm lý yếu 

đuối của người khác mà tìm cách hù dọa để mưu lợi bất chánh. Một người bị hù dọa thì 

ngày ngày đêm đêm, từng ngày từng giờ sống trong nỗi kinh hoàng sợ hãi thì làm sao 

tránh khỏi những điều khó khăn xảy đến. Đây hoàn toàn chỉ là vấn đề tâm lý tệ hại mà 

sinh ra chướng nạn đó thôi.  

Cho nên khi học Phật rồi thì chúng ta phải tin tưởng vào pháp Phật một cách vững 

vàng. Ai sợ ma quỷ thì hãy thành tâm niệm A-Di-Đà Phật. Niệm Phật thì ma chướng lánh 

xa. Niệm Phật thì từ tiếng Phật hiệu quang minh phát ra 40 dặm, sẽ cứu độ biết bao 

nhiêu chúng sanh. Người học Phật phải đi theo A-Di-Đà Phật vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc thành Phật, chứ chạy theo con đường ngoại đạo làm chi mà bị lường gạt nặng nề 

vậy.  

Vậy thì, tất cả những hành động lạ lùng của người thế gian như nhét gạo nếp vào 

miệng, đặt tiền bạc trong tay, lo sợ trùng tang v.v… toàn là những chuyện dị đoan mê tín, 

tập tục sai lầm của người thế gian. Người học Phật không nên chạy theo con đường sai 

lầm dẫn tới cảnh đọa lạc. Trước nay nhiều người sơ ý bị rơi vào cảnh đọa lạc nhiều quá 

rồi, chúng ta không được tiếp tục con đường sai lầm đó nữa thì mới có cơ hội được cứu 

độ. Mong chư vị ngộ ra chánh pháp, quyết định niệm Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc là con đường một đời giải thoát vậy.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 
(Tọa đàm 114) 

 
Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 



79 

 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Xin chư vị mở trang 47, vấn đề thứ 14:  

Vì sao Pháp Hộ niệm là “Đại Cứu Tinh” cho chúng sanh? 

Chữ “Đại Cứu Tinh!” này có lẽ có ý nghĩa khác với những từ “Đại Cứu Tinh” mà 

chúng ta thường nghe qua. Ví dụ, một cuộc động đất, một nạn đói, một tai nạn nào đó 

xảy ra, có người đến cứu trợ, chúng ta thường nghe nói rằng, đây là những vị đại cứu 

tinh. Nhưng thực ra, nói đúng nghĩa hơn, đây là những người cứu trợ, làm phước chứ 

chưa phải là “Đại Cứu Tinh” theo đúng ý nghĩa của Phật giáo. Đại Cứu Tinh chúng ta 

đang nói đây không phải ngừng lại ở cái chỗ làm phước, cứu cái tai nạn nhất thời, mà 

đi xa hơn nữa là cứu sanh tử khổ nạn đời đời kiếp của chúng sanh. Nghĩa là, cứu 

chúng sanh vượt qua cảnh sanh tử luân hồi, từ đây không còn vướng một ách nạn nào 

nữa. Đây là một sự cứu tinh vô cùng vĩ đại, nên gọi là “Đại Cứu Tinh”.  

Pháp Phật thật sự là đại pháp cứu khổ cứu nạn cho chúng sanh, giúp chúng 

sanh ly khổ đắc lạc. Khổ là cảnh khổ sanh tử luân hồi. Lạc là cảnh Cực-Lạc đời đời kiếp 

kiếp an vui, không còn khổ đau nữa.  

Nhưng nay đến thời mạt pháp của đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật rồi, xin thưa với 

chư vị, tu hành để đạt được cảnh ly khổ đắc lạc theo đúng ý nghĩa của Phật dạy cũng 

không phải chuyện dễ đâu. Tại sao vậy? Vấn đề này lớn lắm đấy. Bây giờ chúng ta hãy 

nghiên cứu đến Pháp Hộ-Niệm. Tại sao Pháp Hộ-Niệm lại là “Đại Cứu Tinh”? Tại sao 

Pháp Hộ-Niệm có thể giúp cho chúng ta thực hiện được mộng ước vượt thoát sanh tử 

luân hồi?  

 (a): Vì Pháp Hộ-Niệm có thể giúp hóa giải rất nhiều chướng nạn, ngăn chặn 

những tập tục sai lầm, giúp người lâm chung thoát khỏi những cạm bẫy hiểm nghèo.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). “Hóa giải rất nhiều chướng nạn…”. Chướng nạn gì 

mà nhiều vậy? Hôm trước mình đã nói rồi, chướng nạn từ trong tâm ứng hiện ra. Hầu 

hết là như vậy. Trong tâm của mình có chướng nạn gì? Thương con, nhớ cháu trong 

lúc xả bỏ báo thân, một chút này thôi trở thành một đại chướng nạn cho vô lượng 

kiếp về sau mà không hay. Thương nhà tiếc của trong lúc xả báo thân, người thế gian 

cho chuyện này là bình thường, thì trong nhà Phật cho đó là một đại chướng nạn từ 

trong tâm của mình ứng hiện ra làm mình bị nạn.  



80 

 

Hãy chú ý một chút nhé, chính cái nhà không phải là chướng nạn, mà tại vì mình 

tham luyến, không nỡ rời cái nhà nên nó trở thành một chướng nạn. Thực tế, căn nhà 

là một cứu tinh giúp cho mình có nơi trú ngụ, nhưng chỉ vì mình không muốn rời căn 

nhà khi xả bỏ báo thân, nên biến nó thành một thứ chướng nạn đó thôi. Con cái cớ sao 

lại là thứ trở ngại cho mình? Thực ra con cái chăm sóc mình, phụng sự mình, chứ 

không phải là thứ chướng nạn. Nhưng khi lâm chung mà thương con nhớ cháu không 

nỡ xa lìa, thì sự thương nhớ này sẽ làm cho mình bị đại chướng nạn. Tiền bạc rất cần 

cho mọi người, nhưng lúc lâm chung vẫn còn tham tiền, nhớ tiền, giữ tiền... Chính sự 

tham luyến tiền bạc nó làm chướng nạn cho đường giải thoát của mình. Cho nên, hóa 

giải ách nạn chính là hóa giải từ trong tâm của chúng ta. Những chướng nạn trong 

tâm phải buông ra.  

Xin thưa với chư vị, một đời tu hành nhưng khi nằm xuống đừng vội nghĩ rằng 

mình sẽ vẫn tỉnh táo như hiện giờ nhé. Không đơn giản như vậy đâu! Coi chừng còn 

ghét người này, còn giận người kia là đại chướng nạn đó. Khi mình bệnh xuống, người 

đó thương hại đến hộ niệm cho mình, nhưng vừa thấy người đó đến mình lại khởi 

niệm phiền não, sân giận. Một khi khởi tâm sân giận ngay lúc lâm chung thì tự mình 

chọn con đường đọa lạc, tự mình chịu cảnh ách nạn trong tương lai. Như vậy, tại vì 

mình không chịu buông tình chấp xuống mà bị chướng nạn, chứ thực sự không có 

một người nào có thể gây chướng nạn cho mình cả. 

Thành ra chỉ vài chữ “Hóa giải nhiều chướng nạn” thôi, nếu khai triển ra thì ta 

sẽ thấy rõ ràng tại sao Pháp Hộ-Niệm này trở thành Đại Cứu Tinh. Nếu không được hộ 

niệm thì khi nằm xuống, mình muốn làm gì đó thì làm, mình muốn ghét gì đó thì ghét, 

mình muốn nhớ gì đó thì nhớ, mình muốn tham gì đó thì tham… rồi sau cùng tự mình 

đi theo cảnh giới nào đó để chịu đọa lạc thì đi chứ không ai ngăn cản. Trong khi được 

hộ niệm, thì người ta khai thị, hướng dẫn, khuyến tấn, nhắc nhở cho mình buông 

những vướng mắc đó ra để đi vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Ngoài những chướng 

nạn do tình chấp gây ra, còn những ách nạn từ oán thân trái chủ, từ nghiệp khổ hành 

hạ, từ nhiều mối khác nữa... Nếu không có người hộ niệm khuyến tấn, chỉ điểm, nâng 

đỡ thì liệu có mấy ai vượt qua những chướng nạn trùng trùng đó đây?  

Chư vị có thể thấy rõ thành tích cứu người vãng sanh từng ngày ở khắp nơi của 

Pháp Hộ Niệm, một pháp đơn giản nhưng ứng dụng vô cùng có hiệu lực. Sự thành tựu 

cụ thể, thực tế, hiển nhiên, nên chúng ta mới có thể mạnh dạn gọi pháp này là “Đại 

Cứu Tinh” vậy.  

“Ngăn chặn những tập tục sai lầm”. Người đời sống với tập tục của thế gian lâu 

ngày đã biến thành một thứ tập khí ăn sâu vào tâm khảm, giờ đây muốn thay đổi 

không phải là điều dễ dàng. Cho nên, nếu có duyên hãy tu sớm một chút, ngộ đường 

tu hành càng sớm càng dễ bỏ đi những tập khí sai lầm. Những người có duyên học 

Phật quá trễ, khi hộ niệm chúng ta khai thị, nhắc nhở, nhiều khi nói mãi nói mãi mà 

người ta nghe không vô, không chịu bỏ, không chịu chuyển. Rõ ràng tập tục đã kết 

thành một thứ tập khí kiên cố, trở thành một trọng nghiệp cản ngăn đường giải thoát, 

thôi cũng đành chịu thua, chứ còn cách nào khác hơn?  



81 

 

Chính vì thế mà khi gặp được Pháp Hộ-Niệm rồi chúng ta phải tự giật mình một 

chút, tự buông xả một chút, chứ còn không thì tự chịu phần thua thiệt, không ai cứu 

được. Chư vị nên nhớ rằng, Ngài Đại Mục Kiền Liên là một Bồ-Tát, nhưng mẹ của Ngài 

lại keo kiệt, bỏn xẻn, không tin Phật, mẹ của Ngài khi chết xong cũng phải xuống địa 

ngục chịu nạn lấy thôi. Ai tu nấy đắc, không một người nào có thể tu thế cho người 

nào cả. Thương nhau chỉ có thể hướng dẫn, giảng giải đạo lý, còn phần tu hành phải 

tự mình tu, phải tự mình sửa. Có duyên với nhau trong cuộc đời ngắn ngủi này 3-4 

chục năm, 5-6 chục năm, thời gian trôi nhanh như bóng câu qua cửa sổ, nếu chấp vào 

đây, coi chừng vạn đời vạn kiếp sau chịu lấy khổ đau. Thế gian có nhiều tập tục sai 

lầm, con người sống trên đời đã quen với những tập tục đó rồi, cứ tưởng đó là chân lý, 

cho đó là chánh đạo. Nay gặp chánh pháp giải thoát rồi, xin hãy tỉnh ngộ kịp thời mà 

buông những điều sai lầm ra, hãy bỏ những tập khí tai hại xuống để niệm Phật cầu 

vãng sanh thành đạo. Nếu tâm này cứ quyện theo đó thì đành phải chịu nạn vậy thôi.  

“Giúp cho người lâm chung thoát những cạm bẫy hiểm nghèo”. Cạm bẫy gì đây? 

Cạm bẫy từ oán thân trái chủ cài ra đấy. Bây giờ còn khỏe, mình chưa thấy, chưa hình 

dung ra cảnh tượng oán thân trái chủ cài thế hãm hại để trả thù, đòi nợ đâu nhé. 

Nhưng khi đi hộ niệm vài ca rồi có thể chư vị sẽ thấy được hiện tượng này, có nhiều 

lúc tế vi, nhiều lúc khá rõ rệt. Vì thế kinh nghiệm về hộ niệm là cái vốn thật quý báu 

cho mỗi người chúng ta. Người đã có kinh nghiệm hộ niệm rồi không bao giờ dám sơ 

ý nghĩ rằng khi mình nằm xuống sẽ dễ dàng vãng sanh, không bao giờ dám khởi tâm 

thượng mạn. Và, chính nhờ kinh nghiệm hộ niệm mới lo ngày đêm chí thành niệm 

Phật, không dám lơ là nữa. Nên nhớ cho, oán thân trái chủ tấn công vô cùng bất ngờ, 

giống như một người núp trong bóng tối, chờ mình đi ngang qua bất ngờ quất cho 

một gậy, chỉ cần một gậy thôi, cũng đủ cho mình nằm chèo queo rồi!... 

Hành động của oán thân trái chủ khó ai có thể ngờ được, họ ra tay trả thù không 

bao giờ báo trước. Chính vì thế, ở tại Niệm Phật Đường của chúng ta thường xuyên 

đọc lời hồi hướng: “Nguyện đem công đức này hồi hướng cho lịch đại kiếp số oán thân 

trái chủ…”. Hãy thành tâm điều giải trước. Tâm mà thành thì có sự hóa giải, tâm 

không thành thì coi chừng oán thù càng ngày càng khốc liệt. Xin nhớ cho, 1 phần 

thành kính được 1 phần lợi ích, 10 phần thành kính được 10 phần lợi ích. Nếu thành 

tâm đem công đức hồi hướng hóa giải oán thù thì oán thù tự nhiên sẽ được hóa giải 

vậy. 

 (b): Một pháp có thể cứu hàng phàm phu vượt qua nghiệp chướng vãng 

sanh thành đạo, nên được gọi là Đại Cứu Tinh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nếu một pháp mà chỉ cứu được cho hàng thượng 

căn thượng trí thì pháp này dẫu cho vi diệu cũng không thể gọi là “Đại Cứu Tinh”. Đại 

là đại đồng, “Đại Cứu Tinh” là rộng độ chúng sanh. Pháp nào cứu được đại đồng chúng 

sanh, rộng độ chúng sanh mới đúng nghĩa là “Đại Cứu Tinh”. Pháp nào Phật dạy: “Tam 

căn phổ bị, Phàm Thánh tề thâu” thì đó chính là pháp “Đại Cứu Tinh”. Như vậy, rõ ràng 

chỉ có Pháp Môn Niệm Phật mới có câu “Tam căn phổ bị. Phàm Thánh tề thâu”. Đây 

quả thực là một pháp đặc biệt nhất trong Phật Giáo. Còn tất cả các pháp môn khác, 



82 

 

dẫu rằng vẫn là những pháp tối thượng nhiệm mầu, nhưng chỉ độ được hàng thượng 

căn thượng trí, còn hàng trung hạ căn ứng dụng không thể thành tựu, thì không thể 

nào gọi đó là pháp cứu tinh cho chính phàm phu như chúng ta được. Nếu sơ ý, tu 

hành không cẩn thận tuyển trạch pháp môn khế hợp căn cơ, dù giờ đây có lý luận cao 

siêu tới đâu, thì coi chừng sau cùng cũng chỉ là huyễn vọng, hoặc nhiều lắm cũng chỉ 

kết được chút duyên với Phật pháp trong vạn kiếp về sau, chứ sự thành tựu trong đời 

này chỉ là ước mơ xa vời vô thực. Còn Pháp Niệm Phật đã chứng minh sự thành tựu 

rất cụ thể, là một đại pháp có năng lực rộng độ chúng sanh, gọi “Phàm Thánh tề thâu, 

tam căn phổ bị”. Phàm là phàm phu như chúng ta. Thánh là chư vị Thánh Nhân, chư 

Bồ-Tát. Tề thâu là được bình đẳng thâu nhiếp. Ba căn thượng-trung-hạ đều bình đẳng 

được tiếp độ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Đây là một pháp đặc biệt, 

được gọi là “Môn Dư Đại Đạo”, một thuật ngữ trong Phật pháp chỉ dành để tán thán 

Pháp Môn Niệm Phật này thôi.  

Phật dạy, niệm Phật vãng sanh một đời thành Phật là “Nan tín chi pháp”, tức là 

pháp rất khó tin, chỉ những người nào có căn lành lớn lắm mới có thể tin vào pháp 

này. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật dạy: “Vãn tích nhược bất tu phước huệ, ư thử 

chánh pháp bất năng văn”. Nghĩa là, người nào mà nhiều đời kiếp trong quá khứ chưa 

tu đủ phước huệ, thì nay gặp chánh pháp này không có khả năng để tin tưởng. Chúng 

ta vẫn thường nghe thấy nhiều người có tu học Phật rất lâu nhưng không tin Pháp 

Niệm Phật, có người còn nói ra những lời sai với chánh pháp, ví dụ như không tin có 

cõi Tây-Phương Cực-Lạc, không có đức Phật A-Di-Đà, v.v... Đúng là một đại chánh 

pháp của Phật, mà người đệ tử Phật lại không có duyên. Rõ ràng, một người học Phật 

mà thực sự tin được pháp môn này không phải dễ dàng đâu nhé. Mong chư vị phải giữ 

vững niềm tin để cơ hội này mình vãng sanh thành đạo. Nếu yếu lòng, nghe người bàn 

ra tán vào mà tinh thần chao đảo, thì tự mình đánh mất cơ hội giải thoát, tương lai 

chịu đọa lạc vạn kiếp vậy. 

Chính vì thế, khoảng 20 năm qua, Diệu Âm quyết định tập đóng lục căn, không 

dám nghiên cứu nhiều, không dám nghe ai nói nữa... Tự mình xét suy ra, thấy mình 

vẫn còn là phàm phu, nếu lao chao nghiên cứu khắp nơi, nghe người nói ra, nói vào, 

nói lên, nói xuống… thì tâm này sẽ chao đảo. Chỉ cần một chút chao đảo vậy thôi, coi 

chừng chính mình tiêu tùng huệ mạng, tương lai khó có cơ duyên cứu thoát.  

Cho nên khi nói đến từ ngữ “Đại Cứu Tinh”, mong chư vị hãy nhớ đến từ ngữ 

“Vãng Sanh Thành Đạo”. Pháp Hộ-Niệm tuy đơn giản nhưng đã cứu được hàng phàm 

phu tội chướng như chúng ta một đời này vượt qua sáu đường luân hồi, trở về Tây-

Phương Cực-Lạc một đời thành đạo. Hiện tượng vãng sanh đã quá rõ ràng, chứng 

minh quá cụ thể, không còn gì để nghi ngờ nữa. Thực sự, không có một pháp nào khác 

có thể nói trọn vẹn ý nghĩa “Đại Cứu Tinh” này, còn chính Pháp Niệm Phật Hộ Niệm 

Vãng Sanh đã làm tròn sứ mệnh cứu người một đời thành tựu đạo quả. Phàm Phu 

cũng được về Tây Phương thành đạo, Thánh Nhân thì về Tây Phương thành đạo có 

thừa. Rõ ràng “Tam căn phổ bị, Phàm Thánh tề thâu”. Phổ độ chúng sanh chỉ có pháp 

niệm Phật này mới nói lên được viên mãn. Tất cả pháp khác của Phật vẫn là chánh 



83 

 

pháp, đều là vi diệu, nhưng khó có thể nói trọn lời rộng độ tất cả chúng sanh, vì chỉ 

cứu từng căn, từng cơ, từng bậc thích ứng. Chính vì ý nghĩa này mà trong kinh Đại Tập 

Phật dạy: “Ức triệu người tu hành (vì không hợp căn cơ nên) khó tìm ra được một 

người thành tựu. Chỉ người nào nương theo Pháp Niệm Phật mà thoát khỏi luân hồi”. 

Tu hành mà không hợp với căn cơ nhất định không thể nào thành tựu. Pháp Hộ Niệm 

thực sự giúp người thực hiện chính xác vững vàng Pháp Niệm Phật, đã cứu vô số 

người vãng sanh một cách rõ rệt. Chính vì vậy chúng ta mạnh dạn tôn xưng Pháp Hộ-

Niệm này Đại Cứu Tinh vậy. 

 (c): Vì người nào được hộ niệm cũng đều được vãng sanh cả.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Không bao giờ có chuyện người nào được hộ niệm 

thì chắc chắn được vãng sanh. Có một vài người, khi mới khởi sự hộ niệm, vì quá 

nhiệt tâm mà nói với người bệnh rằng, nếu được hộ niệm thì bảo đảm 100% vãng 

sanh. Xin thưa thực, chính Diệu Âm này chưa bao giờ dám nói lời này. Nếu gặp một 

người bệnh thật sự tin tưởng, gia đình tích cực hỗ trợ, họ làm đúng theo Pháp Hộ-

Niệm, thì mình hy vọng rằng, người bệnh này ra đi có xác suất thành tựu rất cao, chứ 

không ai dám nói chắc chắn vãng sanh 100% được. 

Làm đúng theo Pháp Hộ Niệm được viên mãn cần phải nói đến hai thành phần: 

Một là ban hộ niệm phải làm cho đúng, phải nghiên cứu cho chính xác, nghĩa là phải 

hiểu thấu và hành đúng Pháp Hộ-Niệm. Ban hộ niệm không được sơ ý, không được tự 

mãn, không được dựa theo ý nghĩ của mình mà tự thêm bớt vào Pháp Hộ-Niệm. Hai là 

người bệnh và gia đình cần hiểu thấu và hành đúng Pháp Hộ-Niệm. Khi ban hộ niệm 

hướng dẫn, gia đình và người bệnh phải hoan hỷ và quyết lòng làm theo cho đúng. 

Nếu được như vậy, thì ngày mãn báo thân, hiện tượng người bệnh được vãng sanh có 

thể sẽ diễn ra trước mắt mọi người. Còn như người bệnh và gia đình không chịu làm 

đúng, thì thôi chịu thua. Duyên phần hộ niệm đành phải dở dang, không thể giúp nhau 

được đâu.  

Chính vì thế, trước sau gì vẫn cần tất cả mọi người có liên hệ đến cuộc hộ niệm 

đều phải tự mình làm cho đúng pháp mới có cơ duyên được cứu độ. Nếu làm sai pháp, 

thì tự mình chịu lấy trách nhiệm ngàn vạn kiếp của chính mình trong tương lai, không 

ai có thể thay thế mình được vậy. Hiểu được điều này, mong chư vị cố gắng nghiên 

cứu cho thấu đáo, hành cho đúng đắn Pháp Hộ Niệm để giúp người có duyên vãng 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

  

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 115) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 



84 

 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 47 câu 15: Hàng phàm phu cần chuẩn bị những gì để được vãng 

sanh? 

Mấy ngày hôm trước chúng ta nói đến những chướng nạn làm mất vãng sanh. Người 

tha thiết được vãng sanh thì cần phải biết qua những hiện tượng gì có thể xảy ra? Như vấn 

đề bệnh khổ và những điều khó khăn khác… Nói chung tất cả đều phải dự phòng. Bây giờ 

mình muốn cho lúc lâm chung xả bỏ báo thân này được an lành vãng sanh, thì không phải 
là đợi tới lúc đó rồi mới tính, mà bây giờ đây cần phải chuẩn bị trước. 

(a): Cần tu tâm địa hiền lành, người càng hiền lành càng dễ vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nếu tìm hiểu kỹ về Hộ Niệm thì chư vị sẽ thấy một 

điều lạ lùng khá thú vị, đó là những người hiền lành rất dễ được vãng sanh. Hôm trước 
chúng ta có nói đến vấn đề chấp trước là chướng ngại của sự vãng sanh, thì người hiền 

lành là người ít chấp trước, ít phê phán, ít khó chịu. Đây là những người có tính tình vui 

vẻ, thoải mái, nhờ thế nếu họ niệm Phật sẽ rất dễ vãng sanh. Những người này khi nằm 

xuống, cái lưng đau họ không thấy khó chịu lắm, toàn thân nhức mỏi họ chịu đựng được, 
bệnh nặng họ cũng chấp nhận luôn, họ bình thản đón nhận những hiện tượng nghịch duyên 

như một dịp để được trả nghiệp, vì biết rằng tất cả đều do nghiệp nhân quả báo của chính 
mình tạo ra. Sự an vui tự tại nằm ngay trong tính tình hiền lành này vậy.  

Hiền lành, hay lắm đấy! Người hiền lành được nhiều người thương mến, chư Bồ-Tát, 
chư Long Thần Hộ Pháp thương xót giúp đỡ, nhờ vậy mà sự vãng sanh được dễ dàng hơn. 

(b): Cần phát lồ sám hối nghiệp chướng. Kiệt thành sám hối nghiệp chướng niệm 
Phật mới dễ được vãng sanh?  

Đúng không chư vị? – (Đúng). “Kiệt thành sám hối nghiệp chướng niệm Phật mới dễ 

vãng sanh”. Không kiệt thành sám hối nghiệp chướng, dù cho niệm Phật thật nhiều cũng 

khó vãng sanh. Những người tự cho mình là cao thượng rất khó được vãng sanh. Những 

người tự cho mình là chứng đắc rất khó được vãng sanh. Chư vị tìm hiểu kỹ đi sẽ biết rõ 
điều này. 

Những người hiền lành rất dễ phát tâm kiệt thành sám hối. Lúc nào họ cũng nghĩ rằng 
mình là hạng người phàm phu nghiệp chướng sâu nặng, tự thấy sự tệ hại của mình mà cố 

công niệm Phật tu hành. Những lần quỳ xuống hồi hướng công đức, tâm tình của họ rất 

thành thực muốn hóa giải oán thù với lịch đại kiếp số oán thân trái chủ. Người hiền lành 
dễ tu được tâm thanh tịnh, họ buông bỏ rất nhiều những thứ thị phi, ganh tỵ. Chính nhờ 

vậy mà nghiệp chướng tiêu mòn, phước lành tăng trưởng. Vô tình, người hiền hậu dễ 
hưởng nhiều phước đức, niệm Phật dễ được cảm ứng đạo giao.  



85 

 

Cho nên, tu hành cẩn phải biết phát lồ sám hối nghiệp chướng. Tất cả mọi pháp tu 

hành đều có hàm nghĩa sám hối nghiệp chướng cả, nhưng điểm quan trọng là có thật sự 

kiệt thành sám hối hay không? Mỗi khi làm nên tội lỗi rồi, có quyết lòng ăn năn sám hối 
hay không? Trong kinh có nói đến ông vua A-Xà-Thế là người đại ác, giết vua cha, hại 

mẫu hậu, làm đủ tội ngũ nghịch. Nhưng sau cùng ông kiệt thành ăn năn sám hối, quyết 

lòng xả thân niệm Phật cầu nguyện vãng sanh để được sớm thành Phật cứu độ chúng sanh, 

ông vãng sanh tới Thượng Phẩm Trung Sanh. Thật bất khả tư nghì cho sự kiệt thành sám 
hối. Còn chúng mình nơi đây, tu hành chưa được bao nhiêu, thì vội vã cho rằng mình đã 
chứng đắc? Chứng đắc gì đây?!!!...  

(c): Chuyên tu Pháp Môn Niệm Phật cầu vãng sanh, vì thực hành nhiều pháp môn thì 
tâm dễ bị phân tán, chủ định yếu, khó vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Lời Phật dạy là người muốn vãng sanh thì phải nhất 

hướng chuyên niệm A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Chuyên tu Pháp 

Môn Niệm Phật, tâm định thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc, cứ thế mà đi, thì bao nhiêu 

nghiệp chướng dù có phá không hết đi nữa, nó cũng nằm im một bên, né qua một chỗ nào 
đó để cho mình đi vãng sanh, mình bước trên nghiệp chướng mà về Tây-Phương Cực-Lạc. 

Pháp Niệm Phật này vi diệu lắm, gọi là “Đới Nghiệp Vãng Sanh”, cũng có kinh Phật gọi 

là “Hoành Triệt năm đường thú đạo”, nghĩa là đi qua nghiệp chướng, băng xuyên qua các 
nẻo luân hồi để thành đạo, chứ không cần phải phá từng cấp đi lên như các pháp môn tự 

lực khác. Một vị Tiên, hãy mời vị Tiên đó niệm Phật cầu vãng sanh, vị Tiên vãng sanh. 

Một người giàu có, hãy đem tiền bạc bố thí cúng dường đi, niệm Phật đi thẳng về Tây-

Phương. Một người tội lỗi, hãy sám hối nghiệp chướng đi, niệm Phật thẳng về Tây-
Phương. Một người ở dưới địa ngục đang chịu đọa lạc, bị hành hình đau khổ, nếu biết 

niệm Phật cầu vãng sanh, thì từ địa ngục đi thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc. Bất cứ mọi 

cảnh giới đều có thể đi thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Đó gọi là pháp “Đới 
Nghiệp Vãng Sanh”, hoặc gọi là pháp “Hoành triệt ư ngũ thú” như Phật nói trong kinh 

Vô-Lượng-Thọ. “Đới-Nghiệp Vãng Sanh”, “Hoành-Triệt Ngũ Thú” hoặc “Hoành Siêu 

Tam Giới” là từ ngữ tương đồng, khác xa với các pháp “Thụ-Xuất”. “Thụ-Xuất” là pháp 

tu dành cho những người tự mình muốn tu chứng từng cấp, từng cấp, chứng lần cho đến 
ngày viên mãn đạo quả, thời gian tính tới vô lượng A-tăng-kỳ kiếp. Khó khăn vô cùng!... 

Những pháp thụ xuất thì hàng phàm phu như chúng ta không thể làm nổi đâu. Chớ nên mơ 
tới. 

(d): Cần chuyên nhất niệm Phật, tha thiết cầu vãng sanh mới được vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Ở trên mình nói về “Chuyên tu Pháp Môn Niệm Phật 
cầu vãng sanh”, vì tu nhiều pháp môn sẽ làm dễ phân tâm, chủ định yếu khó vãng sanh, 

tức là khuyên người tu Pháp Niệm Phật không nên kiêm thêm các pháp môn khác mà dễ 

đưa đến chỗ phân tâm. Còn câu này nói về “Chuyên nhất niệm Phật tha thiết cầu vãng 
sanh”, là chỉ cho sự thực hành từng giờ từng phút. Nếu thực hành một pháp môn, tu pháp 

môn nào nên đi thẳng pháp môn đó, thì sự thành tựu mới mạnh. Kiêm tu nhiều pháp môn 

khác nhau sẽ không mạnh. Với Pháp Môn Niệm Phật, Phật dạy cần phải chuyên nhất, thì 

chúng ta càng mạnh dạn một lòng ngày ngày niệm Phật cầu vãng sanh là đúng tông chỉ 
của pháp môn. Niệm Phật còn muốn thêm niệm Chú để giải nghiệp, thì Đại-Thế-Chí Bồ-

Tát dạy - Không cần. Người niệm Phật còn muốn tụng nhiều kinh sám để sám nghiệp - 

Không cần. Người niệm Phật còn muốn nghiên cứu nhiều kinh điển để thông suốt lý đạo - 
Không cần. Cứ một câu A-Di-Đà Phật niệm tới cùng. Nếu chư vị định được tâm vào câu 



86 

 

A-Di-Đà Phật, nhiếp tâm niệm Phật tới cùng, thì tự nhiên từ câu Phật hiệu này sẽ khai mở 
ra tất cả lý đạo nhiệm mầu. “Nhất giả, nhất thiết dã”, một là tất cả, tất cả là một vậy. 

Ví dụ như chúng ta đang niệm Phật và nói về Hộ Niệm. Nói về Hộ Niệm vãng sanh 

thật ra cũng là nói về niệm Phật. Chúng ta không cần nghiên cứu gì thêm, cứ một câu niệm 

Phật này mà đi tới cùng đi, cứ một Pháp Hộ-Niệm này mà nói mãi. Tự nhiên từ một pháp 
này sẽ mở rộng ra đến tận cùng pháp giới. Một là tất cả, tất cả là một. Tin tưởng vững 

vàng đi, không cần phải lo nghiên cứu nhiều. Tất cả các pháp ở trong tâm mà ứng hiện ra 

chứ không phải ở ngoài, xin chư vị chú ý chỗ này. Nhiều người cứ lo chạy tìm pháp ở 

ngoài Tâm. Tìm pháp ở ngoài Tâm gọi là ngoại cầu, hay gọi là “Ngoại Đạo”. Ngoại đạo 
thường làm cho tâm hồn phóng ngoại, vọng tưởng. Không tốt đâu.  

Vậy cần phải hướng nội cầu pháp mới tốt. Hướng nội là gì? Hãy giữ tâm thanh tịnh, 
niệm câu A-Di-Đà Phật là đi thẳng về Chơn Tâm mà cầu pháp đấy. Cứ niệm Phật đi, một 

ngày nào đó tự nhiên chư vị sẽ nhận thấy được tất cả. Lạ lùng thật!... Không cần nghiên 

cứu mà lại biết. Thật sự đấy!... Chư vị hãy thực hành đi, khi một câu A-Di-Đà Phật nhập 

tâm rồi, thì từ đó nó phóng ra không biết bao nhiêu là pháp, gặp pháp nào mình vừa đọc 
lướt qua cũng hiểu. Thật sự lạ lùng lắm!... Đúng như vậy đấy. Ngộ được chỗ này, chư vị 

mới thấy câu A-Di-Đà Phật thực sự bất khả tư nghì!... Bất khả tư nghì!... Dễ dàng, thẳng 
tắp!...  

(e): Cẩn thận chuẩn bị hộ niệm như lý như pháp.  

Đúng không? – (Đúng). Quá đúng rồi! Mình đang nói hộ niệm để cứu giúp nhau. Xin 
đừng vội nghĩ rằng mình niệm Phật đã chuyên nhất rồi nhé. Dẫu cho một ngày một đêm 

mình niệm Phật rất nhiều rồi, cũng đừng ỷ y rằng như vậy là đủ. Người nào cho rằng mình 

niệm Phật đã đủ mức rồi, chính là người bất cẩn! Những người tự cho mình đã chứng đắc 
rồi, chính là người thượng mạn!... Những người thấy mình thông minh, trí huệ, sáng suốt 

gì đó, chính là người vọng tưởng!... Bất cẩn, thượng mạn, vọng tưởng… đều là những thứ 
cạm bẫy tự mình cài lấy cho chính mình vướng họa vậy!...  

Ngài Ấn Quang dạy, tu hành nhất định đừng bao giờ cho là đủ, dù rằng mình công 

phu có siêng năng tinh tấn tới đâu đi nữa, cũng luôn luôn thấy rằng mình vẫn còn là phàm 

phu hạ căn nghiệp chướng sâu nặng. Chính cái tâm khiêm hạ này mà tự khuyến cáo lấy 
mình, không bao giờ dám cho rằng mình tu như vậy là đủ, và nhờ vậy mới tiếp tục cố gắng 

huân tu không dám lơ là. Còn người nào cho là đủ, tự thấy mình chứng này chứng nọ, 

không cần chi đến hộ niệm, thật là một sự bất cẩn đáng buồn, đến lúc nằm xuống rồi mới 
phát hiện ra sự sơ suất, thì hỡi ơi đã quá trễ! Thực sự quá trễ rồi!... Thương thay!... 

 Xin hãy nhớ cho, chính Đức Thế Tôn đã dạy: “Thời mạt pháp ức triệu người tu hành 

khó tìm ra một người chứng đắc”. Thế thì tại sao lại có sự chứng đắc nhanh quá, chứng 
đắc nhiều quá, chứng đắc dễ quá vậy? Đặt ra vấn đề này để tự kiểm điểm lấy tâm hạnh của 

mình, ngay cả Pháp Niệm Phật này cũng không có ngoại lệ đâu. Nếu như có hiện tượng 

đặc biệt rằng tới thế kỷ 21 này tu hành dễ chứng đắc, năm ngày, bảy ngày là chứng đắc 
liền, thì chắc chắn trong kinh Đức Thế-Tôn đã nói rồi. Nhưng Ngài không nói như vậy, mà 

nhiều lần Phật cảnh cáo rằng, khi lún sâu trong thời mạt pháp, sự tự lực tu chứng vô cùng 

khó khăn. Chỉ người nào chí thành niệm Phật, được đức A-Di-Đà thương tình tiếp độ về 

Tây-Phương Cực-Lạc mà được vãng sanh bất thoái thành Phật. Ngay cả Pháp Niệm Phật 
cũng nhờ lòng chí thành chí kính mà được Phật tiếp độ vãng sanh, chứ không phải niệm 



87 

 

Phật chứng cảnh “Nhất Tâm Bất Loạn” dễ dàng đâu nhé. Ngài dạy như vậy ta phải y giáo 
như vậy mà đi. Đừng nên vọng tưởng, nguy hiểm vô cùng!...  

(f): Cần hộ niệm, nếu không hộ niệm dẫu cho niệm Phật nhiều năm cũng khó thực 
hiện được giải thoát trong thời mạt pháp này.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ ràng hai câu cuối cùng khẳng định tầm quan trọng 

của Pháp Hộ-Niệm. Câu thứ nhất là phải chuẩn bị hộ niệm như lý như pháp, câu thứ hai là 

nếu không hộ niệm không thể thành tựu. Như vậy xin chư vị hãy lo nghiên cứu Hộ Niệm 

đi nhé. Ở Việt Nam có những người nghiên cứu Hộ Niệm rồi phát tâm đi khắp nước từ 
Nam ra Bắc nói về Hộ Niệm. Diệu Âm xin tán thán. Hãy tiếp sức với nhau, cùng chuyền 

ngọn đuốc này lên. Nhiều người cùng thắp lên thì ánh đuốc này mới sáng rực rỡ cả bầu 

trời, còn chỉ có một người nói về Hộ Niệm, chẳng khác gì một ngọn đuốc lẻ loi không soi 
được gì cho cả một trời đen tối đâu.  

“Cần hộ niệm, nếu không hộ niệm dẫu cho niệm Phật nhiều năm cũng khó thực hiện 

được giải thoát”. Điều này là cái mà mình phải chuẩn bị đây. Dẫu cho niệm Phật nhiều 
năm, dẫu cho tinh tấn niệm Phật, dẫu cho chuyên nhất niệm Phật vẫn không thể nào phá 

tan hết nghiệp chướng, vẫn không thể nào bù trừ nổi những món nợ sanh tử của chúng 

sanh mà mình đã ăn thịt họ, giết hại họ. Chúng sanh trùng trùng đã bị nạn bởi vì mình, 
không thể chỉ niệm Phật trong một đời ngắn ngủi này mà có thể trả trọn nợ xương máu 

đâu. Chính vì thế mà phải lo hộ niệm, nhờ hộ niệm mà chư vị đồng tu mới có thể hỗ trợ 

cho mình, cùng nhau cầu nguyện cho mình. Lòng thành kính hợp lại tạo được sự cảm ứng 

đạo giao, được Phật lực gia trì, được chư Thiên Long Hộ Pháp bảo vệ, chư Bồ-Tát chiếu 
cố mà mình hóa gỡ được những mối rối trong lúc lâm chung, nhờ thế mình mới có hy 
vọng vãng sanh.  

Xin chư vị đừng bao giờ nghĩ rằng khi lâm chung, mình vẫn còn ngon lành như bây 

giờ đâu. Ức vạn người tu hành sau cùng cũng hiếm có được một người thoát nạn, vậy mà 

nhờ Hộ Niệm đã có hiện tượng vãng sanh nhan nhản khắp nơi. Thật bất khả tư nghì. Thấy 

vậy mới biết được Pháp Hộ-Niệm thật sự là đại cứu tinh. Mong chư vị gặp được đại pháp 
cứu tinh rồi, nhất định đừng để mất đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc nhé! 

 Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 116) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 



88 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Hôm nay chúng ta nói đến vấn đề 16 trang 48:  

Vấn đề giúp đỡ người thân khi lâm chung dễ dàng được vãng sanh Tây-Phương 

Cực-Lạc. 

Ta biết hộ niệm, biết niệm Phật, ta cũng phải cố gắng giúp người thân được vãng 

sanh. Chư vị nên nhớ rằng, không phải hộ niệm thì người nào cũng được vãng sanh. Đừng 
bao giờ có cái vọng tưởng như vậy. Nếu người thân của chúng ta mà không tin tưởng, 

hoặc không niệm Phật, hoặc không nguyện vãng sanh, thì chúng ta cũng đành chịu thua. 

Vì thế, nếu muốn người thân yêu lâm chung được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, xin 
chư vị phải cố gắng kiên trì tìm cách nhắc nhở người thân phát tâm tin tưởng niệm Phật 

cầu vãng sanh mới được. Vì có duyên trở thành thân bằng quyến thuộc với nhau trong đời 

này, nên tận sức khuyên nhắc nhau, mong cho tất cả đều cùng lợi lạc, chứ không phải 

mình biết niệm Phật thì người thân của mình sẽ được vãng sanh. Đường vãng sanh phải tự 
mỗi người thực hiện lấy. 

(a): Ngay từ bây giờ hãy khuyên người thân niệm Phật và nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm 
liền, không nên chờ đợi.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Trong câu này có hai vấn đề, một là “Ngay từ bây giờ 

hãy khuyên người thân lo niệm Phật”, hai là “Chính mình phải nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm 
liền chứ không nên chần chờ”. Trong khi đi đây đi đó nói chuyện về Hộ Niệm, có nhiều 

lúc gặp phải những chuyện làm mình cảm động. Ví dụ như có lần Diệu Âm nói Hộ Niệm, 
khi nói xong thì có người đã bật khóc nức nở. Diệu Âm hỏi lý do thì người đó nói rằng:  

- Nay tôi mới biết về Hộ Niệm, thì cách đây hai tuần mẹ của tôi đã ra đi rồi. Khi đó 
tôi đã làm rất nhiều điều sai lầm trên thân xác của mẹ tôi!...”.  

Người đó kể lại rằng, cả gia đình cùng nhau ôm nắm, lăn lộn, khóc than… làm đủ 

mọi điều sai lầm. Rồi đến hậu sự còn tiếp tục làm thêm những điều sai lầm khác nữa. Rồi 
vị đó kết luận: 

- Nếu mà tôi biết sớm hai tuần lễ thì có lẽ ít ra tôi cũng giúp được mẹ tôi thoát khỏi 
những cảnh đại nạn...  

Một lời tâm sự tràn đầy nước mắt, chẳng khác gì như một lời khuyến cáo đến mọi 

người. Mong chư vị hãy sớm nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm đi. Có nghiên cứu mới hiểu thấu 

và hành đúng Pháp Hộ-Niệm, đến khi hữu sự mới có thể ứng dụng đúng pháp giúp cho 
người thân của mình có cơ hội vãng sanh. Có nắm vững Pháp Hộ-Niệm mới thấy rõ những 

người bệnh đang nằm xuống đó còn sơ suất những gì, còn sai chỗ nào và mình cần làm gì 

đây. Hẳn nhiên, không phải hễ làm đúng Pháp Hộ-Niệm thì người bệnh chắc chắn được 
vãng sanh, nhưng trước hết tự mình cần kiểm lại là đã thực sự hiểu thấu và hành đúng 

Pháp Hộ-Niệm hay chưa. Nếu cả người hộ niệm và người bệnh cùng vững Pháp Hộ-Niệm 
thì cơ hội vãng sanh rất cao vậy.  

Vậy thì hãy khuyên nhau niệm Phật liền đi, niệm Phật càng sớm càng tốt. Hãy dặn dò 

nhau những điều cần thiết phải làm để vãng sanh. Nên dặn dò liền bây giờ đi, đừng bao 

giờ chờ đến khi mẹ lâm chung rồi mới dặn, đừng bao giờ chờ mẹ đau nặng rồi mới mời 



89 

 

ban hộ niệm tới. Không có ban hộ niệm nào có năng lực cứu được một người tội chướng 

sâu nặng chưa biết đường vãng sanh mà được vãng sanh đâu. Mong chư vị hãy thực tế một 

chút, phải khuyên người thân tin tưởng niệm Phật cầu vãng sanh. Cần phải nghiên cứu 
Pháp Hộ-Niệm sớm để biết những điều căn bản và cần thiết mà khuyên nhắc nhau lần đi, 

nếu sơ ý thì khó lắm đấy. Người nào phát khởi niềm tin, người nào tha thiết phát nguyện 

vãng sanh, người nào thành tâm niệm Phật thì người đó mới có cơ duyên được cứu. Còn lơ 

là chuyện Hộ Niệm, cứ để cho đến lúc sau cùng rồi mới tính, cứ chờ cho nghiệp chướng 
ứng hiện rồi mới lo, cứ đợi lúc thấy người thân mê man bất tỉnh rồi mới chạy cầu cứu đến 
ban hộ niệm, thì khó có cơ hội để hóa giải những chướng nạn. Không đơn giản đâu.  

(b): Hằng ngày tự bản thân phải tinh tấn niệm Phật cầu vãng sanh. Thường xuyên 
nhắc nhở nhau buông xả càng nhiều càng tốt để tự hóa gỡ những chướng ngại.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Thật sự đúng đấy. Hằng ngày tự bản thân mình niệm 

Phật, chứ không phải ép buộc người thân của mình niệm Phật. Tự mình phải tinh tấn niệm 

Phật thì có thể ảnh hưởng đến người thân, người thân thấy mình niệm Phật mà cảm động 
rồi từ từ niệm theo. Có nhiều người thường hỏi Diệu Âm rằng: 

- Cha Mẹ tôi không chịu niệm Phật, xin chỉ cho tôi làm sao khuyên được cha mẹ đây?  

Thực sự những câu hỏi này thường làm cho Diệu Âm bối rối. Có một lần Diệu Âm 
hỏi lại:  

- Đầu tiên do nhân duyên gì mà chị phát tâm niệm Phật vậy? 

- Dạ tôi nhờ nghe được cuộn băng “Khuyên Người Niệm Phật” của Cư Sĩ.  

- Vậy thì tại sao bây giờ mình không cho người thân nghe cuộn băng đó thử coi. 

- Nhưng chồng tôi không chịu nghe thì làm sao đây? 

Diệu Âm nói: 

- Anh không chịu nghe thì tự chị nghe. Mình thường nghe, người thân của mình đi 

qua đi lại, thì lời “Khuyên Người Niệm Phật” cũng có lúc tình cờ lọt vào tai. Biết chừng 
đâu nhờ vậy mà chị gieo được cho anh cái duyên niệm Phật… 

Muốn khuyên người thân niệm Phật, nhiều khi chúng ta cũng cần đến thiện xảo 

phương tiện, phải tìm mọi cách để giác ngộ nhau. Diệu Âm này không phải cố tình khoe ra 

bộ sách “Khuyên Người Niệm Phật” đâu nhé, nhưng thực sự những lời thư này Diệu Âm 
viết ra để khuyên cha mẹ mình niệm Phật. Mỗi lần viết một lá thư, là một lần Diệu Âm 

phải quỳ trước bàn Phật cầu Phật gia trì. Lòng thiết tha muốn cứu song thân mà nhiều khi 

viết ra những dòng thư ướt đẫm nước mắt. Vì cha mẹ mình không tin, khuyên mãi không 

nghe, sau cùng mới đành dùng đến cách viết thư mà lòng lo lắng đến nghẹn ngào tuôn lệ 
đấy. Chư vị có thể mượn lời thư này để khuyên người thân của mình thử coi. Thật sự cứu 
được một người không phải dễ dàng đâu chư vị ạ!...  

Hãy tận dụng những băng pháp, những bài giảng, những lời khai thị, những hình ảnh 

vãng sanh, v.v… để làm phương tiện giúp cho người thân ngộ ra đường đạo, hay hơn là 

gặp đâu nói đó, lúc nào cũng khuyên, thấy mặt là nhắc nhở... Thưa thật với chư vị, nhiều 
khi khuyên con cái, khuyên cha mẹ, vợ chồng khuyên nhau mãi trở thành một điệp khúc 

quen thuộc và nhàm chán. Cứ ngày ngày nói mãi bên nhau một điều có thể phản tác dụng, 

vừa mới mở một lời khuyên có thể bị phản ứng liền: “Thôi đủ rồi, sao cứ nói mãi vậy?...”. 



90 

 

Lời khuyên đã trở thành một thứ miễn nhiễm, giống như bệnh lờn thuốc. Những cách này 
không còn hiệu quả để chữa trị nữa. 

Xin chư vị nhớ cho, nhiều khi người thân trong nhà lại rất khó khuyên nhau, vậy mà 

nhờ đến một người bạn, một người bên ngoài có duyên đến khuyên lại có hiệu ứng tốt 

hơn. Lời khuyên thì tương tự nhau, nhưng phản ứng thì thường khác nhau. Diệu Âm xin 
kể ra đây một câu chuyện có thực mà Diệu Âm có kinh nghiệm qua. Trước đây có một vị 

Phật Tử kia nhờ Diệu Âm đến khuyên giúp người cha của mình niệm Phật. Ông cụ tuổi đã 

lớn, sức đã yếu, nhưng không chịu tu hành. Ông không chống đối, nhưng mỗi lần người 

con khuyên cha niệm Phật thì ông cụ tỏ ra rất phiền não, tìm cách né tránh đi. Diệu Âm đã 
nhận lời và hẹn ngày đó đến thăm. Diệu Âm tới tiếp chuyện ông cụ và khuyên ông cụ 

niệm Phật. Những lời khuyên hết sức bình thường, vô cùng quen thuộc. Người con biết tất 

cả những điều này rồi và hình như trong tâm ý muốn Diệu Âm hãy nói những lời lẽ nào 
cao siêu vi diệu hơn. Nhưng chính Diệu Âm này đâu có biết lời gì cao siêu hơn để nói ra 
đây?... Diệu Âm chỉ nói: 

- Xin Bác niệm Phật đi nhé!... 

Thì người con tiếp lời nói liền:  

- Đó!... Cha thấy không? Cư Sĩ Diệu Âm cũng khuyên cha niệm Phật, lời này con nói 
hoài mà sao cha không chịu nghe?...  

Diệu Âm lại nói: 

- Tuổi mình đã lớn rồi, hãy quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-
Lạc hưởng đời an vui cực lạc, sướng hơn ở đây nhé cụ.  

Thì người con tiếp liền: 

- Đấy!... Cha nghe đi. Cư sĩ Diệu Âm nói có khác gì con đâu, những điều này con nói 
mãi, ở cõi Cực-Lạc sướng lắm, ở đây làm chi. Thế mà cha không chịu tin…  

Nghĩa là, Diệu Âm muốn khuyên ông cụ một lời mà khuyên không được. Vừa muốn 

nói một câu thì người con nhanh chóng cắt ngang và tiếp lời giảng đạo cho cha. Vô tình, 

suốt cả một tiếng đồng hồ Diệu Âm này không nói tròn được một câu, thành ra sau cùng 
đành lặng lẽ ra về, và thầm than rằng:  

- Ôi!... Ông cụ này bị trở ngại rồi!...  

Xin thưa với chư vị, khuyên nhau niệm Phật hãy dùng lòng thành thật vui vẻ mà nói 

với nhau những lời đơn giản mộc mạc, cần chi phải đem những đạo lý cao siêu ra mà dẫn 
giải. Những đạo lý cao siêu gì đó có liên quan gì tới một ông cụ già nua lụm cụm đâu?!... 

Như vậy, muốn người thân được vãng sanh chúng ta phải biết nhờ vả mới tốt. Pháp 

Niệm Phật là pháp “Nhị Lực”, nghĩa là luôn luôn phải biết nương nhờ vào tha lực giúp đỡ. 

Hãy nhớ cho, chính mình còn là phàm phu, ý tưởng nông cạn, tâm lý vụng dại lắm đấy. 
Hãy nhờ một người nào mà cha mình cảm mến tới nói. Hãy nhờ một vị nào mà có thân 

tình ý hợp với mẹ mình tới khuyên. Hãy tìm một quyển sách, một băng pháp mà chú mình 

thích thú để dẫn dụ… Có vậy may ra mới chuyển đổi được nhau. Phải tìm nhiều thiện xảo 
phương tiện, chứ đâu thể cứ nói mãi bên tai những đạo lý trống rổng để tạo ra những phản 

ứng nhàm chán, chướng tai... Là thân thuộc với nhau, chúng ta hãy làm hết sức mình để 

cứu giúp nhau, chứ còn cách nào khác hơn. Hẳn nhiên không có gì là hoàn toàn cả, sự 



91 

 

thành công còn tùy thuộc vào căn lành của mỗi người. Nếu gặp người căn lành quá thiếu, 
thôi đành chịu thua, chứ có cách nào khác hơn. 

Vậy thì, người thân của mình không cầu vãng sanh thì mình phải tinh tấn niệm Phật 

cầu vãng sanh. Người thân của mình không tin, mình phải tin mạnh hơn nữa. Tất cả đều có 

phước phần, tất cả đều do thiện căn. Tự mình phải lo cứu lấy mình. Trong ba điều thiện-
căn, phước-đức, nhân-duyên, muốn biết người có thiện căn hay không hãy nhìn vào niềm 

tin của người đó. Người nào tin vững, tin mạnh ở câu A-Di-Đà Phật, dẫu cho trong đời 

người ta có làm nhiều điều sai lầm đi nữa, thì người đó vẫn có nhiều thiện căn. Còn những 

người ăn ở hiền lành nhưng lại không tin vào câu A-Di-Đà Phật, thì người đó có thể tạo 
được phước đức nhưng lại không có thiện căn. Phước đức là người tạo phước, quả báo 

được nhiều tiền bạc, địa vị cao, trên trường đời được nhiều người vuốt ve, ủng hộ. Nhưng 

nếu họ không tin câu A-Di-Đà Phật thì chúng ta có thể biết người đó thiếu thiện căn. Rất 
nhiều người có phước đức mà thiếu thiện căn. Còn những người tuy phước báu yếu, nhưng 

lại có niềm tin vững vàng, thì đây là do sự tu hành tích lũy công đức trong nhiều đời kiếp 

mới được. Nhờ căn lành này mà khởi phát niềm tin. Nhờ niềm tin này mà đời này họ có 
thể vượt qua nghiệp chướng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thành tựu đạo quả.  

“Thường xuyên nhắc nhở nhau buông xả càng nhiều càng tốt để tự hóa gỡ những 

chướng ngại”. Câu này quá dễ hiểu, chúng ta biết nhiều quá rồi. Hãy tập buông, tập xả ra. 
Phật dạy buông xả. Nhìn thấu đạo lý rồi thì phải biết buông xuống. Nhìn chưa thấu thì 

buông không nổi đâu. Đừng nghĩ rằng mình tu như thế này là mình biết hết rồi nhé. Chưa 

chắc đâu chư vị ơi!... Vậy thì giờ này chúng ta nhắc nhở nhau tập buông xuống để được 

lợi. Kỳ lạ vậy đó!... Buông xuống cái gì được cái đó. Buông tiền xuống được tiền, buông 
phước xuống được phước. Biếu người trái cây thì được nhiều người tới biếu trái cây. 

Thương người thì được người thương. Làm việc tận tụy siêng năng thì tự nhiên được lên 

chức tăng lương. Lười biếng trốn tránh làm việc thì bị mất việc. Vì người mà phục vụ thì 
phước thiện tự nhiên tăng trưởng. Vì mình mà lo lắng thì phước thiện phải tiêu hao. Do 
thiếu cái tâm bố thí mà bị mất phước vậy. 

Cho nên lời Phật dạy hay quá, có xả thì có đắc, không xả thì không đắc. Có buông xả 
ra thì sau cùng chúng ta mới hóa gỡ được những chướng ngại khi lâm chung. Những 

người chấp trước quá nặng, cuối cùng không vướng điều này cũng kẹt điều nọ. Chướng 
ngại chập chùng đều do tự mình chiêu cảm lấy vậy. 

(c): Nói chung tất cả những việc này đều liên quan đến Pháp Hộ-Niệm, phải lo 
nghiên cứu nắm vững Pháp Hộ-Niệm càng sớm càng dễ giúp người thân vãng sanh. 

Đúng không? – (Đúng). Những gì liên quan đến Pháp Hộ-Niệm hãy lo trước đừng để 

trễ? Niệm Phật liên quan đến Pháp Hộ-Niệm. Tự mình phải tinh tấn niệm Phật liên quan 

đến Pháp Hộ-Niệm. Cầu nguyện vãng sanh tha thiết liên quan đến Pháp Hộ-Niệm. Luôn 
luôn nhắc nhở buông xả cho nhiều để không bị vướng mắc liên quan đến Pháp Hộ-Niệm, 

v.v... Như vậy rõ ràng thực hiện Pháp Hộ-Niệm vãng sanh chính là thực hiện một cách 

chính xác cụ thể Đại Pháp Niệm Phật Vãng Sanh, hay gọi là Pháp Môn Tịnh Độ cầu sanh 

Tây-Phương Cực-Lạc chứ không có gì khác cả. Cho nên, nghiên cứu vững vàng Pháp Hộ-
Niệm càng sớm càng tốt để tự mình tránh đi những điều vướng mắc, và biết cách khuyên 

nhắc người thân của mình lo niệm Phật tu hành đúng pháp. Nếu không nghiên cứu Pháp 

Hộ-Niệm, thì xin thưa với chư vị, coi chừng bị trở ngại trùng trùng. Nhìn về thời gian dài 
lâu trong quá khứ, nhiều người gắng công bỏ sức ra tinh tấn niệm Phật tu hành, nhưng sau 



92 

 

cùng hầu hết đều bị trở ngại, mất phần giải thoát chỉ vì thiếu sự Hộ Niệm. Không ai nghĩ 

ra được rằng, đến giờ phút cuối cùng chính mình lại vướng phải những vướng mắc quá 

lớn, chướng nạn xảy ra quá bất ngờ, làm cho mình trở tay không kịp. Tu hành một đời quá 
khó khăn, nhưng sau cùng đành cúi đầu chịu nạn, chỉ vì thiếu sự hỗ trợ của Pháp Hộ-Niệm 
mà thôi. 

Mong chư vị sớm cảnh tỉnh, chúng ta hãy cố gắng lên, cùng giúp nhau vãng sanh 
Tịnh-Độ. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 117) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Hôm nay chúng ta nói đến trang 49 vấn đề 17: “Theo Phật Vãng Sanh”. 

Đối với người đã biết hộ niệm thì điều này đã nắm vững vàng rồi, không cần phải nói 

thêm. Tuy nhiên, muốn giới thiệu cho nhiều người biết về pháp đại cứu tinh này, chúng ta 
cũng nên giải thích rõ vấn đề, cầu mong cho cái duyên hộ niệm này mở rộng ra để nhiều 

người được cứu hơn. 

(a): Thấy được nhiều Phật, Bồ-Tát hiện thân tiếp dẫn thì hãy theo các Ngài đi vãng 

sanh. 

Đúng không chư vị? – (Sai). Trước đây chúng ta thường nghe những lời khuyên như 

vầy: “Là người con Phật, Bác phải đi theo Phật, Bồ-Tát để về với Phật nhé. Đừng đi theo 

ma quỷ mà bị nạn đó!...”. Lời này mới nghe qua thì có lý lắm. Nhưng khi biết được Pháp 

Hộ-Niệm rồi, chúng ta giựt mình ngỡ ngàng vì lời khai thị này thực sự đã mở ra một cái 
cạm bẫy hiểm nghèo cho người đang nằm xuống mà không hay.  

Xin thưa với chư vị, ở trong pháp giới này có nhiều vị ác thần, không tu học Phật. Các 

Ngài thường tìm cách ngăn chặn con đường siêu thoát của chúng sanh. Trong kinh Phật có 



93 

 

nói, chư Thiên trong những cảnh trời Tha Hóa Tự Tại có phước báu rất lớn, có thần thông 

đạo lực mạnh lắm. Các vị đó coi tất cả chúng sanh ở trong cõi này là con dân của họ, 

không muốn một ai thoát ra ngoài đâu. Hẳn nhiên những vị có tu hành thì gọi là Thiện 
Thần, các Ngài ủng hộ người tu hành, còn những vị không tu thì tìm cách phá đạo, ngăn 

cản đường giải thoát của chúng sanh. Nếu người tu hành vọng tưởng quá lớn, mơ cầu bất 

cẩn, cứ thấy hình dạng giống như Phật Bồ-Tát hiện ra liền hớn hở đi theo, thì coi chừng bị 

chúng ma giả dạng để lừa gạt mà dẫn vào đường đọa lạc. Xin chú ý cho. 

Vì thế, khi phát tâm làm đạo, xin chư vị phải có cương nghị, tâm phải vững, nghiên 

cứu thật cẩn thận để thực hành đúng pháp. Một khi khởi phát tâm Bồ-Đề thì luôn luôn có 
ma chướng bên cạnh ngăn cản, phá hoại, vì thế nếu thiếu cương nghị, lý đạo không thông 

thì nhất định không làm tròn chánh đạo được. Khi làm đạo với tâm hạnh vững vàng, đúng 

chánh pháp thì có chư Phật, chư Bồ-Tát gia trì, chư Thiện Thần ủng hộ.  

Trong thời Phật còn tại thế, Ngài Phú-Lâu-Na phát tâm đi thuyết kinh giảng đạo, lưu 

truyền chánh pháp của Phật. Ngài tự nguyện tới một nơi mà chúng sanh nơi đó không biết 

đạo, tính khí rất kiên cường, nan điều nan phục, sẵn sàng giết Ngài luôn. Nhưng ý chí đã 
quyết, lý đạo đã thông Ngài mới mạnh dạn đi làm đạo. Ngài bạch với Đức Thế-Tôn rằng, 

nếu con bị giết là do số phần của con đã mãn, con sẽ về với Phật thôi, không lo sợ gì cả. 

Làm đạo ngoài cái tâm kiên dũng, còn phải rõ lý rõ cơ mới được vậy. 

(b): Nếu thấy ông bà, người thân đã mất về tiếp dẫn, thì nhất định không được đi theo.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rất nhiều người thường có tâm nguyện khi chết sẽ đi 

về với Ông-Bà Tổ-Tiên... Đây là tự mình dẫn dắt chính mình theo con đường đọa lạc. Khi 

hiểu đạo rồi, chúng ta biết rằng thân bằng quyến thuộc của chúng ta trong nhiều đời nhiều 

kiếp, vì sơ suất đường tu mà hầu hết đang bị đọa lạc trong những cảnh giới vô cùng khổ 
đau. Vậy thì ta không được đi theo họ, mà phải tìm cách cứu độ họ thoát nạn mới thật sự là 

người hiếu nghĩa. Chúng ta không được sơ ý cầu đi theo những người thân bằng quyến 

thuộc đã chết mà cùng chịu cảnh đọa lạc tối tăm. Người giác ngộ phải quyết lòng niệm 

Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo để có đủ năng lực cứu độ Ông-Bà 
Tổ-Tiên thoát ách nạn mới là đúng.  

Vì thế câu này nhắc nhở rằng: “Thấy ông bà, người thân đã mất về tiếp dẫn, thì nhất 

định không được đi theo”. Nếu sơ ý, cứ ngày ngày đứng trước bàn thờ gia tiên, cầu xin 

ông bà linh thiêng về gia hộ con, cứu độ con… Thì vì lời nguyện này mà đến lúc nằm 

xuống, chúng ta dễ dàng thấy thân bằng quyến thuộc đã chết hiện về vỗ về, giúp đỡ, quyến 

rủ. Nhưng thật sự đó không phải Ông Bà, Tổ tiên thân thuộc của mình đâu, mà thực ra 
99.9% toàn là oán thân trái chủ trá hình cài bẫy đấy. Mong chư vị hiểu rõ vấn đề này hầu 

tránh cạm bẫy, tránh nạn tai. 

(c): Theo quang minh an hòa, nhu nhuyễn của Phật, không được đi theo ánh sáng chói 

chang của ma.  

Đúng hay sai?- (Sai). Có ai nói đúng không?... Xin thưa với chư vị, thấy quang minh 

chói chang hay nhu nhuyễn đều do tự chính cái tâm của mỗi người mà chiêu cảm ra. Ví dụ 

như người nghiên cứu theo các pháp trong Mật-Tông, thì nói rằng ánh sáng của Ma Vương 

nhu nhuyễn, an hòa lắm, đây là cách dụ dỗ chúng ta đấy, không được theo. Còn ánh sáng 
của chư Phật thì chói chang, đó chẳng qua là sự thử thách. Hãy tiến tới đi!... Trong khi đó, 

chư Tổ trong Tịnh-Độ Tông dạy rằng, ánh sáng của Ma Vương chói chang như có gai, có 

thể ví như mối hàn điện đang xẹt lửa vậy, còn ánh sáng của Phật thì nhu nhuyễn, an hòa… 



94 

 

Vậy thì, xin hỏi chư vị, chúng ta theo ánh sáng nào cho đúng đây? Nhiều thuyết trái 

nghịch nhau, khó hiểu quá phải không?!... 

 Để tránh tình trạng phân vân rối loạn này, Pháp Hộ-Niệm không khuyên chúng ta đi 

theo ánh sáng, mà khuyên chúng ta đi theo A-Di-Đà Phật. Trong kinh Phật thuyết A-Di-

Đà, Phật dạy: “A-Di-Đà Phật dữ chư Thánh Chúng hiện tại kỳ tiền. Thị nhân chung thời 
tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A-Di-Đà Phật Cực-Lạc quốc độ”. Chúng ta y theo 

đúng kinh điển. Tu pháp môn nào phải áp dụng cho đúng với tông chỉ pháp môn đó. Nếu 

áp dụng phương thức của các pháp môn khác vào, coi chừng thực hành sai lạc. Đó là do 

nghiên cứu không chánh, không chuyên mà bị lầm lạc vậy.  

Nên nhớ, tất cả cảnh giới đều ứng hiện ra theo đúng tâm tưởng của mình. Tu theo các 

pháp tự lực, luôn luôn phải có cái tâm lực kiên cường, sẵn sàng sát tặc, diệt nghiệp. 
Nghiệp chướng bao gồm phiền não chướng, oán thân trái chủ chướng, ma chướng, v.v… 

đến quấy phá. Quyết tâm đối đầu với nghiệp chướng thì nghiệp chướng cũng quyết đối 

đầu lại với mình. Sống trong môi trường đấu tranh, thì tất cả mọi cảnh giới đều là sự thử 

thách. Còn tu theo Pháp Môn Niệm-Phật là “Pháp Đới Nghiệp Vãng Sanh” chứ không 
phải diệt nghiệp để tiến tới. Pháp môn này gọi là “Nhị Lực”, nương theo đại nguyện của 

đức A-Di-Đà mà mình được Phật tiếp dẫn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Tu một 

pháp môn chúng ta phải hiểu rõ lý đạo và áp dụng cho đúng tông chỉ của pháp môn đó, 
không được áp dụng lệch lạc mà nhiều khi bị vướng nạn. 

Ở các chùa của Mật Tông, chúng ta thường thấy những hình tượng Kim-Cang Tát-Đỏa 

có sắc tướng rất dữ dằn, màu sắc rất chói chang. Có những mật thất người ta tôn trí những 
hình tượng rất dị thường, có thể làm cho một người bình thường nhìn qua cảm thấy giựt 

mình bất an. Nhiều mật thất của Mật-Tông không cho phép đại chúng tự động bước vào, 

chỉ có những người tu trong môn phái, đã dự qua những pháp quán đảnh đúng mức rồi 
mới được vào đó. Tất cả đều có biểu trưng riêng, chúng ta chưa hiểu thấu suốt, nên chỉ 

biết tôn trọng quy luật, chứ không được tự ý đánh giá. Khác với những biểu pháp trong 

Tịnh-Độ Tông, mọi hình tượng đều rất hiền hòa, tất cả mọi người đều được hoan nghênh 

bước vào lễ bái. Ba vị Tây Phương Tam Thánh chúng ta đang thờ đây ai nhìn đến cũng 
đều cảm thấy an lành, sanh tâm hoan hỷ. 

Cho nên, tu pháp môn nào chúng ta phải cố gắng thực hành cho đúng theo tông chỉ của 

pháp môn đó mới vẹn toàn. Dù cũng là pháp của Phật, nhưng mỗi pháp môn đều có cách 

hành trì riêng biệt, khác nhau. Vì thế, chúng ta không nên sơ ý đem cách hành trì của pháp 

môn này ứng dụng cho pháp kia coi chừng có thể bị phản tác dụng. Ví dụ, như ngài Tịnh-

Không dạy rằng, người niệm Phật thời nay không nên tách rời đại chúng ra mà đóng cửa 
tu tập một mình. Ngược lại bên Mật-Tông lại thường chủ trương mỗi người lập lấy một cái 

chòi nhỏ nơi vắng vẻ, hoặc vô tận trong rừng để tự tu riêng. Rõ ràng một bên thì khuyên tu 

chung với đại chúng để nương tựa lẫn nhau, hộ niệm cho nhau, một bên thì có hướng tách 
ly đại chúng để trì Chú, luyện công quyết phá trừ ma chướng. 

Tu hành chúng ta không thể chấp trước, vì thích pháp này mà phê phán pháp kia được. 

Nhưng vì tông chỉ mỗi pháp môn khác nhau, đưa đến cách công phu có chỗ khác nhau. Rõ 
ràng nhất là sự hành trì giữa tự lực và tha lực có nhiều chỗ khác biệt. Tự lực thì bất cứ mọi 

cảnh giới đều là sự thử thách, người tu hành cần phải thắng vượt để chứng đắc. Nhị lực thì 

cần đến lòng chí thành, Tín-Nguyện-Hạnh đầy đủ để được Phật lực tiếp độ mà đới nghiệp 
vãng sanh. Rõ ràng có điểm khác nhau. Cụ thể xin ví dụ, tới một đạo tràng Thiền Tông ta 



95 

 

thấy không khí lặng lờ phăng phắc, các Ngài cần khung cảnh im lìm để tọa thiền, quán 

tưởng… Tới một đạo tràng Tịnh-Độ ta nghe tiếng niệm Phật vang vang. Người thái rau, 

bửa củi, quét nhà… đều đang niệm Phật. Nói chung, đi đứng nằm ngồi đều trong tiếng 
Phật hiệu. Trong khi tới một đạo tràng Kim Cang Mật Thừa, ta thấy các Ngài trì Chú rào 

rào, ngoài ra còn phải luyện tập võ nghệ, luyện khí, luyện thần. Những vị tu theo phái 

Kim-Cang Mật Thừa của Mật-Tông bắt buộc phải tập luyện võ nghệ hàng ngày, phải trở 

thành những người có võ công cao cường mới được thực hành những pháp tu đó. Vì sao 
vậy? Vì các ngài cần đến nghị lực, sức khỏe và võ lực để sẵn sàng chiến đấu với ma 

chướng mà bảo vệ lấy thân mình. 

Cho nên, quang minh của Phật an hòa, nhu nhuyễn hay chói chang đều do tâm tưởng 

của chúng sanh mà ứng hiện ra. Hàng phàm phu không nên đụng đâu áp dụng đó. Tại sao 

vậy? Vì căn cơ yếu, định chưa vững, lực chưa đủ, tâm chưa khai, không đủ sáng suốt để 
phân biệt giữa chơn và vọng nên rất dễ lầm lạc mà lâm nạn. Xin xem câu kế:  

(d): Phải chờ A-Di-Đà Phật hiện thân giống như tấm hình Phật A-Di-Đà mà ban hộ 

niệm treo trước mặt đến tiếp dẫn thì ta đi theo Ngài mà vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đây là lời ngài Tịnh Không đã từng giảng rất kỹ. Trong 

những tài liệu Hộ Niệm cũng nói rõ. Điều này đúng hợp với Kinh A-Di-Đà. Tông chỉ của 
Pháp Hộ-Niệm nằm trong kinh A-Di-Đà, kinh Vô-Lượng-Thọ và kinh Quán-Vô-Lượng-

Thọ. Sau này chư Tổ Đức còn đưa thêm Thập Đại Nguyện Vương của Phổ-Hiền Bồ-Tát 

và Đại-Thế-Chí Niệm Phật Viên Thông Chương, cộng với Vãng Sanh Luận của Thiên-

Thân Bồ-Tát thành ra năm Kinh và một Luận, trong đó có nói rõ điều này. Chúng ta hãy y 
cứ vào đây để tu hành thì không bị lệch lạc.  

Xin hãy vững tâm tin tưởng. Khi lâm chung chỉ chờ A-Di-Đà Phật hiện thân tiếp dẫn, 

ta theo Ngài đi vãng sanh. Khi tâm đã vững vàng như vậy thì đúng hợp với tông chỉ của 

Pháp Niệm Phật, chúng ta không bị lừa gạt đi vào con đường sai lầm. Người đã vững tâm, 

không còn chao đảo, lòng chí thành tin tưởng chính là những hành giả tu đúng pháp, thì 

được chư Thiên-Long Hộ-Pháp bảo vệ, chính nhờ sự bảo vệ này mà chúng ta mới có thể 
vượt qua nhiều chướng nạn, an lành vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu trong pháp 

giới, vị nào cố tình muốn chen vào phá vỡ quy tắc này, sẽ bị chư Thiên-Long Hộ-Pháp 

trừng trị ngay. Mong chư vị tin tưởng vững vàng để tâm lực mạnh mẽ, không còn do dự 
nữa. Trong kinh Thập-Vãng-Sanh có nói, một hành giả niệm Phật có 25 vị Bồ-Tát âm 

thầm gia trì. Có Bồ-Tát gia trì thì chắc chắn có trùng trùng Thiên-Long Hộ-Pháp bảo vệ. 

Những người không tin tưởng, có tâm nghi hoặc, thì Bồ-Tát xa lìa, chư Thiên-Long Hộ-

Pháp bỏ-đi hết. Đây là cơ hội vô cùng thuận lợi cho oán thân trái chủ tự do tìm đến trả thù 
đòi nợ, họ giả đủ mọi hình tướng để bẫy người tu hành vào những cảnh hão huyền lầm lạc 

mà chịu nạn. Mong chư vị nắm vững nguyên tắc này mà đi cho đúng, đừng nên sơ ý.  

(e): Không có A-Di-Đà Phật hiện thân, chỉ cần Bồ-Tát Quán-Thế-Âm hoặc Đại-Thế-

Chí đến chúng ta theo các Ngài vãng sanh cũng được. 

Đúng không hay sai? – (Sai). Xin thưa với chư vị, các ngài Quán-Thế-Âm và Đại-Thế-

Chí là hai vị Đẳng Giác Bồ-Tát tả hữu cận kề của đức Phật A-Di-Đà, nên các Ngài luôn 

luôn có nguyện: “Tùng nguyện Di-Đà, tiếp độ chúng sanh”. Nghĩa là các Ngài đi theo A-

Di-Đà Phật đến tiếp dẫn chúng ta. Trong những truyện ký Tịnh-Độ, khi chư Tổ vãng sanh, 
các Ngài thường nói: “Bây giờ Quán-Âm, Thế-Chí đã hiện thân rồi”. Rồi sau đó các Ngài 

lại nói tiếp: “À!.. Bây giờ A-Di-Đà Phật cũng đã hiện thân, thôi ta đi đây”. Rồi các Ngài 



96 

 

buông báo thân theo Phật vãng sanh, chứ chưa có trường hợp nào các Ngài nói rằng A-Di-

Đà Phật bị bận nên cử Quán-Âm, Thế-Chí đại diện đến tiếp dẫn. Không có chuyện đó đâu. 

Quang minh của Phật trùng trùng ở khắp mọi nơi. Quang minh của Phật phổ chiếu tới đâu 
thì Hóa Thân của Ngài tới đó. Với phàm phu chúng ta thường là Hóa Thân Phật tiếp dẫn. 

Hóa Thân thì trùng trùng điệp điệp không bao giờ có chuyện quên hay bận bịu đâu nhé. 

Chúng ta cần hiểu rõ đạo lý, làm đúng theo kinh giáo, đừng sơ ý mà bị trở ngại.  

(f): Đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật hiện thân tiếp dẫn mới an toàn.  

Đúng hay sai? – (Sai). Không đúng! Đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật dạy rõ ràng 

trong kinh Vô-Lượng-Thọ rằng phải theo A-Di-Đà Phật về Tây-Phương Cực-Lạc. Trong 

kinh A-Di-Đà Phật cũng dạy thành tâm niệm A-Di-Đà Phật liên tục từ 1 ngày đến 7 ngày, 

khi buông báo thân thì A-Di-Đà Phật và chư Thánh Chúng sẽ hiện thân tiếp dẫn vãng 
sanh. Trong kinh Quán Vô-Lượng-Thọ Phật cũng dạy tương tự. Dẫu cho phàm phu tội 

chướng sâu nặng, nghe được danh hiệu A-Di-Đà Phật, phát tâm tin tưởng chí thành niệm 

Phật, thì một câu Phật hiệu có thể phá tan được nghiệp chướng sinh tử trọng tội trong 80 

ức kiếp, khi lâm chung niệm được 10 niệm tất được A-Di-Đà Phật tiếp độ vãng sanh, nếu 
không Ngài thề không giữ ngôi Chánh-Giác.  

Cho nên, chính đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật đã dạy cho chúng ta như vậy, 

chúng ta cứ y giáo phụng hành thì sẽ được Phật tiếp độ vãng sanh. Còn nếu sơ ý, tự suy 

nghĩ rằng, ta theo đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật gần gũi hơn, thì sai với nguyên tắc 

vãng sanh Tịnh-Độ. Tu hành không đúng theo tông chỉ Tịnh-Độ, tâm bị lạc thì không còn 

sự gia trì nữa, chư Ma Vương sẵn sàng giả ra hình ảnh Phật, cũng có quang minh, đỏ đỏ, 
trắng trắng, vàng vàng, xanh xanh… chúng ta lầm lẫn đi theo, đó là tự mình vì không theo 

đúng kinh điển mà rước lấy nạn tai đó thôi.  

Mong chư vị hiểu rõ đạo lý Phật dạy trong kinh, làm thật đúng tông chỉ vãng sanh 

Tịnh-Độ, để chính mình được cứu, mà còn có cơ hội cứu được người hữu duyên khác. Nếu 

sơ ý, thì thế gian này đã có trùng trùng chúng sanh thọ nạn, mà chính ta cũng khó thoát 

khỏi vậy. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 118) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

  

 



97 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Xin chư vị mở trang 49 vấn đề thứ 18:  

Người phàm phu mà được thành tựu đạo nghiệp trong đời này chính là nhờ gì 

đây?  

Chúng mình là phàm phu. Phàm phu mà có hy vọng thành tựu đạo nghiệp trong đời 

này, xin thưa với chư vị, vấn đề này tế vi lắm, khó lắm, lớn lắm, không phải nhỏ đâu. Thời 

này là mạt pháp rồi, chỉ sơ ý một chút, chúng ta bị vướng mãi trong sáu đường luân hồi, 
không dễ gì thoát nạn. Chúng ta đã xác định là phàm phu, ấy thế mà còn ngồi đây đưa ra 

vấn đề thành tựu đạo nghiệp trong một đời này, quả là lời nói hơi khó nghe! Vậy mà ta 

dám mạnh dạn nêu ra, chứ không phải nói lời lấy lệ, vì xin thưa thực với chư vị, đến giờ 

phút này chúng ta đã thấy được rất nhiều người phàm phu được thành tựu rồi. Khắp nơi 
trên đất nước chúng ta đã có nhiều người vãng sanh rồi. Sự chứng minh quá cụ thể. Thành 

tựu này nhờ vào đâu vậy?  

(a): Chí thành chí kính chuyên nhất niệm Phật cầu vãng sanh để thành tựu đạo 

nghiệp. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ rệt đấy. Một người phàm phu trong thời này sơ ý 

rời khỏi câu A-Di-Đà Phật ra mà hy vọng được thành tựu, thì trong kinh Phật nói giống 

như một người đi tìm được hoa đốm giữa hư không vậy. Trên không trung làm gì có hoa 

trên đó? Chỉ vì mơ tưởng sai lầm, nhìn đám mây cuồn cuộn lại tưởng là đốm hoa, thực 
chất chỉ là những đám mây khi tan khi hợp, vô thường, huyễn hóa!...  

Pháp của Phật thì vô lượng vô biên, nhưng chúng ta mạnh dạn nói rằng chỉ có nương 

theo Pháp Niệm Phật mới thành tựu giải thoát là tại vì chúng ta có căn bản để y cứ. Phật 

dạy chúng sanh trong thời mạt pháp này chỉ có niệm Phật mới có thể thoát ly sanh tử luân 

hồi. Hàng phàm phu như chúng ta mà không chí thành chí kính chuyên nhất niệm Phật cầu 

vãng sanh, thì có cơ hội nào để thành tựu đạo quả đây? Phàm phu niệm Phật, 10 niệm tất 
sanh. Nhưng xin chư vị hãy nhớ cho, 10 niệm tất sanh không phải là bây giờ niệm 10 

niệm, mà niệm 10 niệm A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh trong lúc xả bỏ báo thân. Phải đem 

tất cả năng lực còn lại trong đời mình dồn vào trong lúc lâm chung niệm cho được 10 
niệm. Hãy chuẩn bị cho kỹ nhé, nhất định khi lâm chung đừng để bị mê man bất tỉnh, 

đừng để lâm chung bị nghiệp chướng đánh đến điên đảo, đừng để lâm chung bị nghiệp khổ 

làm cho đau đớn quằn quại đến nỗi không còn biết gì nữa cả. Tất cả xin hãy chuẩn bị ngay 

từ bây giờ mới được. 

Trong những ngày trước đây, chúng ta biết qua thế nào là sự chuẩn bị rồi, đó là tạo 

phước. Tạo phước có nhiều cách: đem tiền bạc ra tạo phước, ăn ở hiền lành để tạo phước, 
bỏ chuyện đấu tranh ganh tỵ để tạo phước, ngày ngày chuyên lòng niệm Phật cầu vãng 

sanh là tạo phước, v.v... Phật dạy thời mạt pháp là thời đấu tranh kiên cố. Người nào 

vướng vào cái nạn đấu tranh này thì không thể nào vượt qua ách nạn sanh tử luân hồi, đây 

là lời Phật dạy trong kinh Đại-Tập. Thời mạt pháp chúng sanh đang đấu tranh với nhau vô 



98 

 

cùng ác liệt, người Phật tử chúng ta muốn thoát ra khỏi sáu đường sanh tử luân hồi thì nhất 

định phải ly xa vấn đề này nhé.  

Khi đã ngộ được đạo lý này, chúng ta quyết định một đường đi về Tây-Phương Cực-

Lạc. Lặng lẽ mà tiến tới. Với sự không cầu, với người không tranh. Nhất định đường của 

chúng ta cứ thẳng như vậy mà đi. Còn với chúng sanh, hễ có duyên thì hãy rủ nhau cùng 
đi, không duyên phải tự mình quyết định đi thẳng con đường vãng sanh thành tựu đạo quả, 

quyết không để vướng lấy thị phi thế gian. Phải nhớ, hễ vướng vào điều này thì đành phải 

chết vậy thôi. Cho nên chuyên nhất niệm Phật cầu vãng sanh, ngoài chuyện này ra xin 

miễn bàn đến một chuyện gì khác. Tâm chí vững vàng như vậy thì chúng ta mới có hy 
vọng thành tựu đạo nghiệp trong đời này.  

(b): Không vọng cầu, vọng tưởng, hiếu kỳ… Luôn luôn giữ tâm khiêm cung, kính cẩn 

cầu xin A-Di-Đà Phật thương xót tiếp độ.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ ràng đây là phương thức dành trọn vẹn cho người 

phàm phu chúng ta một đời này thành tựu.  

Không “Vọng-Cầu”. Cái gì gọi là Vọng-Cầu? Cầu những gì không chánh, không 

đúng, không hợp với căn cơ của mình gọi là Vọng-Cầu. Cầu những điều gì mà hợp với căn 
cơ của mình, hợp với khả năng của mình, hợp với lời Phật dạy… gọi là Chánh-Cầu. 

Chánh-Cầu và Vọng-Cầu hai việc khác nhau. Đừng có nên sơ ý cứ cho rằng còn cầu là còn 

vọng. Không phải vậy đâu. Cầu bất chánh mới là vọng cầu, cầu sai mới là vọng cầu, cầu 

không hợp với Phật pháp mới là vọng cầu, cầu không đúng với căn cơ của mình mới là 
vọng cầu. Thế thì cầu gì là hợp với căn cơ của chúng ta đây? Phật dạy, cầu vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc là hợp với tất cả chúng sanh, hợp với người phàm phu chúng ta. Như vậy 

ta quyết lòng cầu sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì nhất định là Chánh Cầu. Đây là sự 
nguyện cầu cần thiết mà Phật đã dạy. Chúng ta phải giữ vững ý chí nhé.  

“Vọng-Tưởng” là gì? Tưởng là suy nghĩ, là quán tưởng, là tưởng tượng. Có những 

cái tưởng gọi là Chánh Tưởng, có những cái tưởng gọi là Vọng Tưởng. Vọng là sai lầm. 

Vọng Tưởng là những sự mơ tưởng sai lầm. Ví dụ, trong thời mạt pháp này mà có người 

vẫn mạnh dạn nghĩ rằng tu hành có thể chứng quả rất nhanh!... Nếu là hàng căn cơ cao 

thượng có quyền nghĩ như vậy, còn tự xét lại mình thật quả không phải là thượng căn 
thượng trí gì cả, thì nhất định ý nghĩ này là một đại vọng tưởng đấy. Người tu hành trong 

thời này mà nghĩ rằng ta sẽ chứng đắc một cách ngon lành, sẽ biểu diễn cho mọi người 

thấy, thì nhất định là thứ vọng tưởng rất nghiêm trọng!  

Xin nhắc nhở điều này, căn cơ cao không phải căn cứ vào bằng cấp thế gian. Bằng 

cấp thế gian có thể định giá về mặt học thức, liên quan đến khoa học, kỹ thuật thuộc về vật 

chất. Người có trình độ luận lý, tư tưởng, triết học, v.v… đối với Phật pháp xuất thế gọi là 
“Thế Trí Biện Thông”. Học thức, kiến giải, bằng cấp của thế gian nhất định không phải là 

sự chứng đắc, hoàn toàn không thể so sánh với căn cơ cao trong đạo giải thoát được. 

Những người có kiến giải thế gian cao thường thường có vọng tưởng mạnh hơn những 
người tâm địa hiền lành. Chính vì thế, trong Phật pháp, Phật cho những thứ kiến giải thế 

gian là “Tà Trí Biện Thông”, một nạn khổ trong tám thứ khổ nạn. Riêng trong Pháp Niệm 

Phật, người có kiến giải thế gian mạnh quá thì bị vướng vào nạn “Sở Tri Chướng”. Như 

vậy, “Sở Tri Chướng”, “Thế Trí Biện Thông”, “Tà Trí Biện Thông”… chính là những thứ 
vọng tưởng vậy.  



99 

 

Vậy thì đừng nên vọng tưởng nữa. Đừng nên nghĩ tưởng đến những điều vượt quá 

giới hạn của một người phàm phu nữa để tránh vọng tưởng. Ví dụ, nghĩ rằng mình đã 

chứng đắc là vượt qua giới hạn của người phàm phu. Tưởng rằng mình có một năng lực 
đặc biệt nào đó là vượt qua giới hạn của người phàm phu. Cho rằng mình đã “Nhất-Tâm 

Bất-Loạn” rồi là vượt qua giới hạn của người phàm phu. Nói chung, tự thấy mình đã đạt 

được cảnh giới này cảnh giới nọ đều là vọng tưởng, quá sai lầm đối với hàng phàm phu. 

Chính những vọng tưởng này làm cho người tu hành đi lạc với chánh đạo. Hiện tượng 
vọng tưởng thực sự đã xảy ra rất nhiều trên thế gian này.  

“Hiếu Kỳ” là gì? Thấy một người kia biểu diễn ra một đạo lực gì hay quá, mình liền 

tìm tới xin thọ giáo. Ở nơi nọ người ta quảng cáo ùm lên rằng, có chư Phật Bồ-Tát đang 

xuống đây để cứu độ chúng sanh, bệnh tật nào cũng được chữa khỏi, mình thấy hay quá 

liền tìm đến ngay, v.v… Đây gọi là hiếu kỳ. Những hình tướng bóng bẩy thường là miếng 
mồi rất ngon cho lòng hiếu kỳ. Người hiếu kỳ thường ham mê những điều đặc dị bất 

thường, mong muốn được đứng trên một đài cao chói lọi, ưa thích đi qua những cái cầu 

bằng vàng óng ánh… Vì tâm hồn kém chủ định, thiếu chánh kiến nên rất dễ vướng phải 

những cạm bẫy của chúng ma. Hiếu kỳ thì cứ bước lên, bước sâu thêm chút nữa, để chúng 
rút chân cầu đi, bất ngờ rớt ùm xuống vực sâu thăm thẳm, thôi đành ngậm đắng nuốt 

cay!...  

Chính vì thế, tu hành trong thời này, muốn được an toàn, xin chư vị đừng nên hiếu 

kỳ. Đừng nên thấy một người nào đó tự xưng là Thượng-Đế xuống thế, liền đến đảnh lễ 

quy y. Đừng nghe tin chỗ kia có đức Di-Lặc, có Phật sống hạ sanh xuống trần, liền đến cúi 

đầu thọ mạng. Thế gian này có rất nhiều hiện tượng khác thường đang sôi nổi, chỗ này tự 
xưng đức Quán-Âm hiển linh khải thị, chỗ nọ có đức Quan-Thánh ứng hiện dựa thân 

giảng đạo… Những hiện tượng này chúng ta cần phải cẩn thận, vì trong kinh Phật có dạy 

rằng, thời mạt pháp này có chư Phật Bồ-Tát xuống phàm làm đạo cứu chúng sanh, nhưng 
nhất định các Ngài rất âm thầm, không để lộ danh tánh ra đâu. Vậy thì xin hỏi: Ai là người 

lộ danh tánh ra vậy? Xin chư vị nghiêm chỉnh suy xét cho kỹ lưỡng. Xin nhớ cho, không 

phải chúng ta chống báng nhau, nhưng bắt buộc chúng ta phải theo đúng kinh của Phật mà 

y giáo tu hành, không thể y cứ vào những gì Phật không dạy, thì mới được an toàn trên 
đường thành tựu đạo nghiệp.  

Người học Phật luôn luôn phải giữ tâm khiêm cung kính cẩn mới tốt. Khiêm cung 

kính cẩn mới được cảm ứng với đại nguyện của đức A-Di-Đà. Cung là cung kính, một 

phần cung kính một phần lợi ích, hai phần cung kính hai phần lợi ích. Nói chung sự thành 

kính rất quan trọng đối với người niệm Phật như chúng ta. Cung kính từ kinh sách của 

Phật cho đến chư vị Tăng Ni. Gặp một vị Sư chúng ta phải cung kính. Giả như các Ngài có 
sai lầm điều gì cũng đừng nên rêu rao lỗi lầm của họ. Hãy mặc kệ đi, không liên hệ gì đến 

ta. Phật dạy, kính Phật phải trọng Tăng. Nếu thấy một vị Sư làm điều gì sai trái mà mình 

phỉ báng họ, thì Phật nói rằng, chẳng khác gì đang phỉ báng Phật vậy. Chư vị nhớ cho, một 
vị Tăng hay Ni dù thế nào đi nữa thì họ cũng là người đang tu. Đang tu là đang sửa. Người 

có sai mới tu sửa, chứ không sai trái gì cả thì họ đã thành Phật rồi, còn tu gì nữa đây?  

Như vậy, chẳng lẽ chúng ta chấp nhận những người giả tu à? Không sửa trị những 

người mượn đạo tạo đời làm hoen ố Phật Giáo sao? Xin trả lời rằng, vấn đề này không 

phải của chúng ta, hãy để cho Phật Bồ-Tát lo liệu, hãy để tự mỗi người trả lời trước vấn đề 

nhân quả. Phật dạy chúng ta không được đi theo con đường đấu tranh kiên cố thì mới tu 
hành được. Đấu tranh nhau là ách nạn vô cùng tệ hại trong thời mạt pháp này. Trong kinh 



100 

 

Đại-Tập, Phật dạy, 10 ngàn năm của thời mạt pháp nằm trong giai đoạn đấu tranh kiên cố. 

Người tu hành mà vướng vào đây nhất định khó bề thoát nạn.  

(c): Kết hợp chặt chẽ thành từng nhóm để hộ niệm trợ duyên, thì khi lâm chung mới 

dễ vượt qua chướng nạn, an toàn vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Kết hợp thành từng nhóm để niệm Phật hộ niệm trợ 

duyên cho nhau là kiểu mẫu đạo tràng được Ấn Tổ khuyến khích. Theo như ngài Ấn-

Quang dạy, một nhóm không nên quá 20 người. Nếu cộng thêm một vị trưởng tràng nữa 

thành 21 người là lý tưởng cho một nhóm cộng tu thành tựu. Nói rõ hơn, đây chính là một 
ban hộ niệm mà chúng ta đang xiển dương. Nếu chư vị mong cầu một nhóm đông đảo đến 

hàng trăm người, thì về hình thức trông khá tốt, nhưng bên trong coi chừng dễ phát sinh 

nhiều vấn đề lộn xộn, nhất là trong thời mạt pháp này khó tránh khỏi những chuyện phức 
tạp khó khăn.  

Nếu chúng ta làm chánh pháp ở trong thời chánh pháp của Phật, thì vấn đề này không 

đáng lo ngại, thời đó tâm địa con người đều hiền lương, chư Phật, Bồ-Tát, chư Tổ dễ dàng 
hỗ trợ tích cực cho chúng ta. Còn trong thời mạt pháp này chướng ma rất mạnh, lòng 

người ly tán, niềm tin yếu ớt. Tu hành vừa kết nhóm cộng tu, người vừa tụ họp thì bắt đầu 

có sự châm biếm, khuấy phá, dèm pha, tạo nên phiền não. Thị phi đấu tranh làm cho tan đi 
chánh pháp. Thời mạt pháp thì chánh pháp càng ngày càng yếu đi. Sự đấu tranh chống phá 

nhau là một hiện tượng kiên cố mà Phật đã nói rõ ràng trong kinh rồi, sẽ tiếp tục xảy ra 

trong suốt 10 ngàn năm của thời mạt pháp này. Hậu quả là dẫn đến chỗ diệt pháp của Phật 

pháp luôn.  

Trong kinh Đại-Tập, Phật nói Phật Giáo biến chuyển qua 5 giai đoạn “Kiên Cố”. Giai 

đoạn Kiên-Cố đầu tiên là “Giải-Thoát”, đã qua lâu lắm rồi. Giai đoạn Kiên-Cố thứ hai là 
“Thiền-Định”, cũng đã qua lâu rồi. Hai giai đoạn này nằm trong thời chánh pháp. Giai 

đoạn Kiên-Cố thứ ba là “Đa-Văn”, giai đoạn Kiên-Cố thứ tư là “Tháp-Tự”, hai giai đoạn 

này thuộc về thời tượng pháp cũng đã qua rồi. Bốn giai đoạn trên đều đã qua hết rồi. 

Phước báu của chúng sanh thời này khó hưởng được sự lợi ích thực tế từ các dạng kiên cố 
trên. Bây giờ chúng ta đang sống trong giai đoạn gọi là “Đấu Tranh Kiên Cố”. Trong kinh 

Vô-Lượng-Thọ có câu: “Thế gian cộng tranh bất cấp chi vụ”, nghĩa là, người thế gian đấu 

tranh chống phá nhau không chừa bất cứ việc gì. Lời này chính là Phật nói đến sự đấu 
tranh này đây, nó sẽ tiếp diễn trong suốt 10 ngàn năm của thời mạt pháp, đưa đến sự diệt 

pháp.  

Chính vì thế, trong thời này chúng ta làm bất cứ điều gì cũng khó thoát khỏi cái nạn 

đấu tranh, dèm pha, chống phá. Mong chư vị hiểu được hiện tượng này mà cố gắng giữ 

tâm đạo của mình vững vàng, đừng để sự đấu tranh lôi cuốn làm cho thoái tâm, bỏ đường 

giải thoát, chạy theo ngã luân hồi mà bị nạn.  

Làm chánh đạo phải kiên trì nhé. Hãy nhớ cho: Đường dài mới biết ngựa hay, trải qua 

gian khổ mới biết người vững tâm. Xin hãy vững tâm. Càng khó khăn chừng nào chúng ta 
càng vững tâm chừng đó. Tâm lực vững vàng thì chúng ta mới có phần vượt qua ách nạn 

của nghiệp chướng để thành tựu. 

Tu hành phải làm người hiền. Nên nhớ: Đường dài mới biết ngựa hay, trải qua gian 

khổ mới biết là hiền nhân. Hãy kết hợp chặt chẽ với nhau để tu hành, hộ niệm cho nhau 

thành đạo. Đừng nên vừa gặp một chút khó khăn thì liền thoái chuyển, tâm đạo tan hoang 



101 

 

nhé. Một khi tâm đạo tan hoang, thì đành phải chung bè với chướng ma, cùng đi theo con 

đường đọa lạc chịu khổ nạn.  

Cầu mong tất cả chư vị càng ngày tâm lực càng vững, mọi chướng nạn đến là sự thử 

thách cho tâm đạo vững hơn, để sau cùng chúng ta đều được vững vàng vãng sanh thành 

tựu đạo quả.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 
 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 119) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 
 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Xin mở trang 49 dòng cuối cùng. Hôm nay chúng ta nói về: 

Sự thành tựu của việc tu hành được chứng minh cụ thể như thế nào.  

Xin thưa với chư vị, chứng minh cụ thể sự thành tựu của việc tu hành là một sự ấn 

chứng đấy. Ở đây chúng ta đem Pháp Hộ-Niệm ra có thể ấn chứng được. Thực tế, mỗi 
pháp môn đều có những cách ấn chứng khác nhau. Ví dụ như bên Thiền-Tông vị Sư Phụ 

có thể ấn chứng trình độ của đệ tử bằng nhiều cách, ví dụ các Ngài có thể hỏi một vài câu 

để cho người đệ tử ứng phó, tùy theo sự ứng phó đó mà ấn chứng cho trình độ tu học đến 
đâu. Có khi Sư Phụ sai vị đệ tử ra ngoài lấy về một vật gì chính mình cho là đặc biệt, rồi 

tùy theo vật đó mà Ngài ấn chứng người đệ tử đã đắc được đến đâu. Nhiều hình thức lắm. 

Trong công án Thiền-Môn còn lưu lại khá nhiều điều rất thú vị. Trong các pháp của Mật-

Tông, như Kim-Cang Mật-Thừa chẳng hạn, khi Sư Phụ ấn chứng cho đệ tử thường có kèm 
theo sự khảo sát về khí lực của đệ tử có vững mạnh hay không, công phu luyện tập võ 

nghệ có tốt hay chưa, tinh thần có vững vàng hay không… Có nhiều cách để ấn chứng 
khác nhau, chứ không phải giống nhau.  

Riêng người tu hành theo Pháp Niệm Phật thường thường có tâm hạnh khiêm cung, 

chưa có tiền lệ một vị Sư Phụ ấn chứng sự chứng đắc của đệ tử. Nhưng khi đi hộ niệm, 



102 

 

chúng ta thường thấy những tướng lành hiển hiện thật bất khả tư nghì, dựa vào đây có thể 
ấn chứng được sự thành tựu tương đối khá vững vàng. Xin xem sau đây: 

(a): Người đã xả bỏ báo thân lưu lại thân tướng an lành, mềm mại, tươi hồng, thì ít 
ra họ cũng chắc chắn thoát khỏi ba đường ác đạo.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đây là một sự ấn chứng khá vững vàng. Một người 

chết đi để lại thân tướng tốt đẹp mềm mại tươi hồng, thì ít ra ta cũng biết chắc rằng họ 

thoát được ba đường ác. Rõ ràng, đây là một cách ấn chứng. Cho nên, khi chư vị hộ niệm 

mà người bệnh ra đi để lại thoại tướng tốt đẹp, thân tướng mềm thì mình có sự vui mừng 
đầu tiên rồi, vì ít ra người đó cũng vượt thoát tam ác đạo. Lấy sự thành tựu gần gũi này 

làm căn bản, thì biết được rằng những người đã chết trước nay hầu hết đã chịu cảnh đau 

buồn lắm đấy!... Vì sao vậy? Vì hầu như tất cả những người chết đi đều lưu lại thân tướng 
cứng đơ… Đây là tướng không tốt, một sự báo hiệu cụ thể đời kiếp tương lai bị nạn.  

Cách đây gần 40 năm, có một dịp Diệu Âm đã chứng kiến một cảnh người chết đuối, 

3 ngày sau thân xác nổi lên mới tìm được. Thân đã chìm dưới nước 3 ngày, nhưng khi tìm 
được, người ta khiêng đi, cái xác đó vẫn cứng như tấm mê. Da thịt bên ngoài thì sình lên, 
còn toàn thân thì cứng như khúc cây vậy. Một chứng tích của sự đại nạn.  

Có người nói rằng, thân xác người chết sau mười mấy tiếng đồng hồ thì sẽ mềm ra do 

tác dụng của quá trình phân hủy tế bào. Đây là cách lý luận sai lầm, không có căn bản. 

Hãy chú ý cho nhé, một xác chết bị phân hủy chắc chắn sẽ bốc ra mùi hôi. Chỗ nào bị 

phân hủy thì thối rữa ra, còn những nơi khác thì cứng lại. Trong khi những người được hộ 
niệm vãng sanh, thì tướng lành được lưu lại rất khác lạ, mềm mại, tươi hồng, không hôi, 

không cứng. Nếu có dịp chư vị sẽ chứng kiến những hiện tượng diễn ra vô cùng lạ lùng. 

Ví dụ như có người cứ để vậy niệm Phật suốt 10 ngày, 20 ngày… càng về sau thân tướng 
càng tươi càng đẹp. Cho nên, không được lầm lẫn giữa thoại tướng lành và sự phân hủy. 

Nhiều vị vãng sanh xong, thân xác để vậy từ năm này qua năm nọ vẫn không bị hủy hoại, 

có nhiều trường hợp râu tóc tiếp tục mọc ra. Vi diệu bất khả tư nghì!... Thật bất khả tư 

nghì!... Có tận mắt thấy được những hiện tượng này, chúng ta mới thấy rõ ràng rằng, Phật 
pháp thực sự quá nhiệm mầu, vô cùng vi diệu, không thể đem khoa học ra luận giải được 
đâu. 

Khi đi hộ niệm, thấy người được hộ niệm ra đi, lưu lại thân tướng đẹp đẽ, tươi hồng, 

khiến cho chúng ta vui mừng lắm rồi. Dẫu gì đi nữa thì họ cũng vượt qua 3 đường xấu ác: 

bàng sanh, ngạ-quỷ, địa-ngục. Dù sao đi nữa chứng tỏ họ cũng may mắn hơn rất nhiều 

người từ trong một quá khứ dài lâu, ngay cả người có tu, nhưng hầu hết ra đi đều với tình 
trạng thân tướng không được tốt đẹp. Thân tướng không tốt đẹp thì không phải là tướng 

lành, đó là hiện tượng cho biết người này ở đời kiếp tương lai chịu lấy nạn tai thống khổ. 

Hẳn nhiên, sự làm thiện, làm phước, niệm Phật, tụng kinh, siêu độ, hồi hướng công đức có 
thể giúp giảm trừ phần nào chướng nạn cho vong nhân, nhưng được tới đâu thật sự chúng 
ta cũng khó xác quyết cụ thể.  

(b): Thành tựu thuộc về tâm linh, thoại tướng thuộc về vật chất, hai vấn đề này không 
liên quan với nhau.  

Quyết định như vậy có đúng không chư vị? – (Sai). Nhiều người nói rằng, điều quan 
trọng là cái tâm của người đó chứ không phải là thân xác. Khi mãn báo thân, sự cứu độ 

chính là cứu cái tâm, chứ đâu phải cứu cái xác thịt. Vậy thì cái xác thịt cứng hay mềm kệ 

nó chứ, đâu có gì quan hệ? Đây là một sự lý luận sai lầm!... Người thế gian mà còn nói 



103 

 

được câu: “Tướng tùy tâm sanh, tướng tùy tâm diệt”, vậy mà người tu hành sao lại có thể 
nói rằng, cái thân tướng không liên quan gì đến cái tâm?  

Tướng là nói về sắc tướng, thân xác. Thân xác này tùy theo trạng thái của tâm thức 

mà hiện ra sắc tướng tốt hay xấu. Một người lúc ra đi mà tâm trạng bàng hoàng, sợ sệt, bị 

khủng bố, bị hãi kinh… thì sắc tướng hiện ra sẽ hãi hùng, kinh sợ, khổ đau… Đây thuộc 
về tướng xấu, là sự báo hiệu bị đại nạn, không ai dám bảo đảm rằng họ vượt thoát được 

tam đồ ác đạo. Những người chết đi mà có hiện tượng sinh lại làm người, sinh lên cảnh 

trời, thì dù sao đi nữa thân tướng của họ trông vào cũng thấy được nét hiền hòa tươi đẹp 

đôi phần. Nếu được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì xác thân nằm đó trở thành nhục 
thân của một vị Bồ-Tát rồi, họ ra đi trong sự gia hộ của chư Phật, được chư Bồ-Tát gia trì 

chiếu cố, được chư Thiện Thần Hộ-Pháp bảo vệ an toàn, tâm hồn họ được sự an tịnh mà 
hiển hiện ra tướng lành bất khả tư nghì vậy.  

Có những vị Tổ Sư sau khi tịch xong, nhục thân của các Ngài đôi khi được nhập tháp 

để lưu tồn hài cốt. Một năm, vài năm sau khi mở tháp ra, có nhiều nhục thân vẫn còn mềm 

mại, tươi nguyên, râu tóc tiếp tục mọc dài ra như lúc còn sống. Lạ lùng không chư vị? 
Khoa học nào giải thích được chuyện này đây? Thật bất khả tư nghì!... Chỉ có niềm tin sâu 
sắc vào Phật pháp, chúng ta mới tâm ngộ ra sự nhiệm mầu bất khả tư nghì.  

Tu hành nếu sơ ý lạc đường thì chắc chắn bị thất bại. Vậy thì chúng ta hãy mạnh dạn 

nhận lấy sự sơ suất của mình để kịp thời sửa đổi phương pháp tu hành, hầu tự cứu lấy 

mình, cứu giúp người hữu duyên thành tựu đạo nghiệp. Nhiều người cứ chấp vào lý duy 

tâm và lơ là sự tu căn bản, mà thường không để ý đến kết quả của đường tu tập. Nhưng 
hãy nhớ cho, Lý-Sự phải viên dung mới có thể viên thành Phật đạo. Nhiều người cứ lý 

luận về thuyết tâm linh suông, không chịu chú ý đến hậu quả cuối cùng, không coi trọng 

một sắc tướng lưu lại như thế nào là điều sơ suất quá lớn vậy. Nhưng thực tế thì sao đây? 
Ví dụ, lái xe lỡ gặp phải một tai nạn thôi… Hãy nhìn xem người đó vui vẻ mỉm cười hay 

hãi kinh run rẩy?... Có rất nhiều những trường hợp cụ thể chứng minh cho sắc tướng thể 

hiện rõ rệt trạng thái của tâm hồn trong từng trường hợp. Tâm hồn bị đau đớn, khổ sở, 

hoảng sợ… thì ảnh hưởng ngay cái môi trường ở chung quanh. Cái gì gần gũi nhất và ảnh 
hưởng trực tiếp đến trạng thái của tâm thức đây? Chính là thân xác này vậy.  

Phật dạy: Y Báo chuyển theo Chánh Báo. Chánh Báo chính là cái tâm. Y Báo chính 
là môi trường xung quanh. Gần gũi nhất chính là cái thân xác đang bao bọc, che chở, hoạt 

động chung đụng với cái tâm này. Từng đường gân, từng sớ thịt, từng sợi dây thần kinh, 

từng tế bào trong thân xác này đều liên hệ trực tiếp đến cái tâm đó. Cái tâm an tịnh thì cái 

thân tươi nhuận, cái tâm kinh hoàng thì thân xác khổ lụy. Rõ ràng: “Tướng tùy Tâm sanh, 
Tướng tùy Tâm diệt”. Nhìn đến sắc tướng sau khi ra đi, có thể biết được cái tâm đó có 
thoát nạn được hay không. Lấy điều này ấn chứng nhất định không thể sai vậy.  

(c): Tướng tùy tâm sanh, tướng tùy tâm diệt. Người được vãng sanh do sự gia trì của 
chư Phật, Bồ-Tát mà tâm hồn họ an lành ra đi mới có thể hiện ra tướng tốt.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Cho nên, khi hộ niệm cho một người ra đi lưu lại 

tướng tốt như vậy, nếu mình xét thấy được người đó đã hạ quyết tâm niệm Phật, chí thành 

niệm Phật tha thiết cầu nguyện vãng sanh, họ niệm Phật đến giây phút cuối cùng nữa rồi 

buông báo thân ra đi, mình có thể tin tưởng rằng 99% họ được vãng sanh. Nếu trước khi ra 
đi mà người đó nói được những lời tạ từ: “Xin tri ơn chư vị đã tới hộ niệm cho tôi, bây giờ 



104 

 

A-Di-Đà Phật đã đến rồi, tôi về Tây-Phương Cực-Lạc đây…”. Xin bảo đảm rằng, 100% 
người đó đã vãng sanh rồi vậy.  

Một người trước đó chỉ là hàng phàm phu bình thường, nhưng từ giây phút này trở đi 

họ đã thành Bồ-Tát bất thoái rồi. Có nghĩa là họ từ giã cảnh phàm phu khổ nạn, chủ động 
đi về Tây-Phương Cực-Lạc trước khi tắt hơi, để làm Bồ-Tát bất thoái đấy.  

Cho nên, niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc là chúng ta chủ động chọn 

con đường giải thoát, chủ động đi vãng sanh. Chư vị hãy nên làm điều này đi. Có nghĩa là, 

khi mà bệnh tình của mình được bác sĩ tuyên bố rằng không còn cách nào cứu chữa được 
nữa, bệnh viện đã trả về, thì chư vị phải ngày ngày đêm đêm quyết nuôi dưỡng tâm ý vãng 

sanh cho vững đi, củng cố tin tưởng cho vững đi. Hai điểm này vững vàng là điều then 

chốt nhất cho chư vị vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc đấy. Nếu lúc đó mà tâm hồn phân 
vân chao đảo, gặp người này nói rằng nghiệp chướng nặng quá, cần phải trì Chú này, đọc 

Kinh nọ để phá trừ nghiệp chướng, gặp người kia chỉ điểm Pháp hay, Pháp diệu để tiêu tai 

giải nạn, v.v… mình nghe thuận tai, vội vàng bỏ câu A-Di-Đà Phật chạy theo ngã đấu 

tranh với nghiệp chướng. Ôi thôi!... Đành phải chịu nạn. Tại sao vậy? Tại vì 50 năm qua, 
70 năm qua, suốt một đời anh dốc tâm phá nghiệp nhưng phá không nổi, thì làm gì trong 

lúc sắp chết, thân thể suy kiệt, chư căn tán hoại này mà anh lại mơ mộng có thể phá được 
nghiệp chướng một cách dễ dàng?!... Sai lầm quá phải không?  

Anh phải dồn hết sức lực còn lại, cả thể chất lẫn tinh thần để niệm câu A-Di-Đà Phật 

cầu về Tây-Phương Cực-Lạc mới tốt. Niệm Phật cầu vãng sanh với lòng chí thành chí kính 

để ứng hợp đại nguyện của A-Di-Đà Phật, được Phật tiếp độ mà anh vượt qua tất cả 
nghiệp chướng để vãng sanh về miền Cực-Lạc thành đạo. Niệm Phật Vãng Sanh là đới 

nghiệp đi vãng sanh. Vượt qua sáu đường luân hồi sanh tử bằng câu A-Di-Đà Phật, đây 

không phải do mình đoạn trừ tất cả nghiệp chướng, mà do Phật lực tiếp độ. Nếu quyết lòng 
như vậy, tâm định vững vàng thì anh nhất định được vãng sanh. Còn đến giờ này mà còn 
muốn trả nghiệp, thì hãy ở đây mà trả đến vô lượng kiếp sau rồi tính nhé. 

Trong kinh Phật có nói về ông vua A-Xà-Thế, giết phụ vương, tìm cách hại mẫu hậu, 
làm nên tội đại nghịch bất hiếu, nếu cuối đời khi nghe quần thần nhắc nhở, mà ông ăn năn 

sám hối lỗi lầm quyết lòng trả nghiệp thì giờ này ông còn chịu hành hình vô gián ở địa 

ngục A-Tỳ. Từ ngày đó đến nay gần 3.000 năm rồi, nhưng thời gian đó ở địa ngục A-Tỳ 
vẫn chưa qua khỏi 2 ngày thọ nạn. Thời gian còn tới vô lượng kiếp chịu hành hình khổ 

đau, biết chừng nào mới thoát ra. Nhưng tán thán thay, khi biết ra lỗi lầm, ông kiệt thành 

sám hối và quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, mà được vãng sanh 

đến Thượng Phẩm Trung Sanh. Đây là cuộc hộ niệm điển hình tuyệt vời trong kinh Quán-
Vô-Lượng-Thọ. 

Hoàng Hậu Vi-Đề-Hy thấy thế thái nhân tình cay nghiệt, con cái ngỗ nghịch bất hiếu 
quá, nên đã nguyện cầu với Phật, xin được đi về cảnh giới nào chỉ có an lành, không có sự 

ngỗ nghịch. Phật dùng thần lực đem tất cả mười phương chư Phật ứng hiện ra trước mặt để 

cho Hoàng Hậu lựa chọn. Bà chọn Tây-Phương Cực-lạc. Phật nói đúng rồi, đúng rồi, 

Hoàng Hậu hãy niệm A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh về nước Cực-Lạc của Ngài. Đây cũng 
là một cuộc hộ niệm điển hình mà chính đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật hộ niệm cho Hoàng 

Hậu Vi-Đề-Hy, chỉ khác là Phật dùng thần lực để hiển thị, còn chúng ta thì dùng lời nhắc 
nhở cho nhau, mong cho người hữu duyên tin tưởng, làm đúng chánh pháp.  



105 

 

Xin chư vị hãy y theo lời Phật dạy mà niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh về Tịnh-Độ vậy. 

Pháp Hộ-Niệm đã có từ thời Phật còn tại thế, cách đây gần 3.000 năm rồi đến bây giờ 

chúng ta mới có duyên gặp được. Phải quyết lòng tin tưởng nhé chư vị. Là người phàm 
phu tội chướng quá nặng này, chỉ còn duy nhất con đường quyết lòng niệm Phật, tích cực 
hộ niệm cho nhau mới có thể một đời này vãng sanh Tịnh-Độ thành tựu đạo quả.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 120) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 50, chúng ta bàn về câu 20: 

Một người sau chết mà tướng ác hiển hiện là hiện tượng báo trước những gì 

đây? 

Ngày hôm qua chúng ta có nói về vấn đề ấn chứng một người tu học thành tựu, thì 

tùy theo phương thức công phu mà mỗi pháp môn có một cách ấn chứng khác nhau. Riêng 

Pháp Niệm Phật Vãng Sanh thì Pháp Hộ-Niệm có cách ấn chứng cũng khá hay và khá cụ 
thể, đó là một người khi ra đi mà lưu lại cái thân tướng xấu ác chính là một triệu chứng 

báo trước cho mình biết rằng tương lai trong những đời kiếp tới họ bị khó khổ rồi. Nói 

thẳng ra, là đời sau họ bị vướng nạn rồi. Ví dụ, gần gũi nhất là sanh vào hàng súc sanh, thì 

vì mê muội và tham chấp nên súc sanh cứ chết đi rồi sanh lại làm súc sanh, khó lòng thoát 
khỏi.  

Trong tiền thời đức Phật dẫn đệ tử đến một nơi nọ, Ngài chỉ đàn kiến mà nói với đệ 
tử rằng, đàn kiến này đã trải qua 7 đời đức Phật rồi mà thân kiến vẫn còn làm thân kiến. 

Đây là một lời cảnh cáo làm cho mình phải hoảng sợ. Chư vị có biết một vị Phật xuất hiện 

ở thế gian này thời gian cách nhau là bao lâu không? Ví dụ như đức Thích-Ca Mâu-Ni 

Phật là vị Phật thứ 4 trong hiền kiếp này, vị Phật thứ 5 là đức Di-Lặc Tôn Phật, chúng 
sanh phải chờ đến gần 600 triệu năm nữa thì Ngài mới xuống đây thị hiện thành Phật. Hãy 

tưởng tượng đi, chỉ qua 1 đời Phật thôi mà thời gian dài lâu như vậy, thì trải qua 7 đời Phật 



106 

 

thời gian còn lâu dài đến mức khó lòng tưởng tượng được, vậy mà con kiến vẫn còn là con 
kiến!... 

Chính vì thế, xin thưa với chư vị, ứng dụng Pháp Môn Niệm Phật Hộ Niệm Vãng 

Sanh, khi giúp cho một người ra đi lưu lại thân tướng tốt đẹp là một công đức vô lượng vô 

biên, là một đạo sự quá vĩ đại, thật đáng tuyên dương. Hộ niệm giúp cho một người ra đi 
lưu lại tướng lành, dù gì đi nữa cũng thoát qua ba đường ác, tránh được thời gian chịu nạn 
trải qua hơn 7 đời Phật hiện thế.  

Cho nên, ở đây vấn đề đưa ra, một người sau khi chết mà tướng ác hiển hiện, không 
có tướng lành, nghĩa là sắc tướng không đẹp, không mềm mại, mặt mày hoảng sợ, u ám, 
v.v…. thì đây là hiện tượng gì? 

 (a): Người đó khó có thể thoát những cảnh khổ trong đời sau.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Thật sự đúng đấy. Một người ra đi mà để lại cái tướng 
không tốt, cứng đơ, mặt mày hãi kinh… là sự báo hiệu rằng, người đó khó có thể thoát 

khỏi ách nạn. Đầu tiên mình nói khó trước, vì dù sao vẫn còn nuôi chút ít hy vọng ở những 

cuộc cầu siêu, những việc làm phước thiện của gia đình để hồi hướng công đức cho vong 

nhân, hầu cứu vãn phần nào cảnh khổ trong tương lai. Những việc này chắc chắn có tăng 
phước giảm nghiệp, chứ còn cơ may thoát vòng sanh tử, siêu sanh Tịnh-Độ thì khó lắm 

đấy. Vì thế, người chết mà ác tướng hiển hiện thì khó thoát nạn tam đồ, đây là nỗi buồn 
đầu tiên mà chúng ta cần cảnh báo vậy. 

(b): Dù là người có tu hành, nhưng do vì không biết con đường giải thoát, lại bị 
nghịch duyên gây chướng ngại mà bị nạn.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nói người tu hành là chỉ cho chính chúng ta đấy. 

Thường thường tu hành mà không nghe pháp cẩn thận, lý đạo mập mờ, nên vẫn bị vướng 

chấp rất nhiều, rất nhiều. Chính vì những vướng chấp này mà chúng ta bị trói mãi trong 
cảnh khổ, không giải thoát được. Người tu hành mà không biết đường giải thoát, hiện 

tượng này nhiều lắm, nhất là trong thời mạt pháp này. Ức vạn người tu hành, thường chỉ 

chạy lòng vòng trong ngõ cụt để tìm cầu một chút phước báu hữu lậu nào đó, rồi phó mặc 

tương lai tới đâu hay tới đó. Ngoài ra, con người thời này thường thích chạy theo vấn đề 
khoa học kỹ thuật, quá nặng về vật chất, còn chuyện tâm linh thì thường quên lãng đi. Vì 

không hiểu về tâm linh, cứ nghĩ rằng chết rồi thì hết, mà ít ai chú ý đến những hiện tượng 

vô cùng thương tâm, là con người sau khi chết đi hầu hết đều lưu lại thân xác cứng đơ, sắc 
tướng xấu ác. Nếu lấy lời Phật dạy ra minh xác, thì con người sau khi chết đi bị đại nạn 

quá thê thảm trong những đời kiếp tương lai mà họ không hay. Vì không hiểu Phật pháp 

nên con người cứ chú tâm vào một đời này, cho vậy là thực tế. Nhưng không ngờ, đời sau, 

vạn đời sau họ vẫn là họ, nhưng phải sống trong những cảnh giới dị loại tối tăm, đau khổ 
vô cùng mà không hay!... 

Chính vì thế, việc tu hành chúng ta cần phải ngộ ra con đường giải thoát để cứu lấy 
huệ mạng của mình. Một trong những sự giác ngộ đó, thì sự ngộ ra Pháp Niệm-Phật Hộ-

Niệm Vãng-Sanh chính là một đại giác ngộ vô cùng cao quý, bất khả tư nghì, vừa vi diệu, 

vừa thực tế, vừa cụ thể cứu độ nhau, đã được chứng minh quá rõ rệt, chứ không còn mập 

mờ trong rừng lý thuyết nữa. Không biết chư vị có đồng ý chăng? Nhưng với Diệu Âm thì 
cho rằng, cơ duyên này vĩ đại lắm, may mắn lắm. Đầy đủ Thiện-Căn, Phước-Đức mới gặp 
được Nhân-Duyên này đấy. 



107 

 

 (c): Thân xác chỉ là thứ vật chất vô tri trước sau gì cũng tan theo cát bụi, không liên 
quan gì đến đời kiếp trong tương lai. 

Nghĩ như vậy đúng hay sai chư vị? – (Sai). Quá sai rồi!...  Nếu nói rằng, thân xác chỉ 

là vật chất vô tri thì đúng. Vật chất thì trước sau gì nó cũng phải tan theo cát bụi: đất, 

nước, gió, lửa thì đúng. Nhưng nói rằng, thân xác này không liên quan gì đến đời kiếp 
tương lai thì không đúng. Hôm qua mình nói rồi, chánh báo và y báo luôn luôn kết hợp 

chặt chẽ với nhau. Nói rõ hơn, chính tinh thần và thể chất của một người luôn luôn liên 

hợp chặt chẽ với nhau, luôn luôn ảnh hưởng trực tiếp với nhau. Một người buồn thì không 

thể nào nở nụ cười tươi được. Một người vui, không thể giấu được nét tươi vui trên khuôn 
mặt đâu. Một người đang hạnh phúc, dù có đóng kịch khổ đau cũng khó tìm ra một nét 

nhăn đau khổ. Một người sống trong cảnh khổ não, dẫu cho giả đò vui tươi, thì với con 
mắt của một người bình thường thôi nhìn vào cũng thấy nét ưu tư sầu muộn...  

Như vậy thì tinh thần và thể chất luôn luôn kết hợp với nhau, liên hệ chặt chẽ với 

nhau. Ngày hôm qua chúng ta nói về: “Tướng tùy tâm sanh, tướng tùy tâm diệt” là như 

vậy đấy. Cái sắc tướng của một người tùy theo cái tâm này mà ứng hiện ra. Một người 
sống trong cảnh hạnh phúc, an vui thì tự nhiên khuôn mặt của họ hiện lên nét tươi vui rạng 
rỡ, hình như có sự phát quang, mọi người nhìn vào đều cảm nhận được:  

- Ồ!... Sao Chị này hiền lành quá, vui vẻ quá, đẹp đẽ quá!... 

- Ồ!... Sao Anh kia tốt tướng quá, trang nghiêm quá, sáng sủa quá!…  

Còn một người có nhiều phiền não, bây giờ có thoa son đánh phấn gì đi nữa, mọi 

người đều có thể phát hiện ra nếp nhăn còn đang ẩn ẩn hiện hiện trên khuôn mặt, ánh mắt 
nụ cười không giấu được nỗi phiền muộn trong tâm.  

Như vậy, khi một người chết đi trong đau khổ, thì những cảnh khổ đau đều hiện ra 

trên nét mặt. Một người ra đi trong sợ hãi thì nét sợ hãi không thể nào che giấu được đâu. 
Một người ra đi thật an lành, thì lưu lại một thân tướng an lành, tươi hồng, mềm mại là 

điều hoàn toàn đúng với đạo lý duy tâm. Chính vì thế, khi một người ra đi trong cảnh an 

lành, thanh tịnh, vui vẻ, không bị khủng bố, không bị hoảng sợ, thì tự nhiên nét thiện lành 

hiện ra trên sắc mặt, tướng lành hiện ra trên thân xác của họ. Chính Diệu Âm đi hộ niệm, 
đã từng gặp qua những trường hợp thân tướng chuyển đổi bất khả tư nghì. Một người 

trong lúc bệnh hoạn thì khuôn mặt trông đau đớn, thảm thương, nhưng nhờ người hộ niệm 

khuyến tấn, giúp đỡ, người đó quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc 
mà kết quả có sự ra đi vô cùng thanh thản nhẹ nhàng, đến nỗi nếu không để ý không biết 

được họ đã xả bỏ báo thân. Sau khi ra đi rồi thân tướng biến chuyển tươi tốt ra trong từng 

phút, giống như một cuộc đóng phim. Thật bất khả tư nghì!... Chư vị hãy chú ý đến điểm 

đặc biệt này, ánh mắt của người vãng sanh thường trong vắt, tròng trắng ra tròng trắng, 
tròng đen ra tròng đen. Những người đã đi hộ niệm chắc chắn từng có những kinh nghiệm 

thấy được nhiều người niệm Phật ra đi, mười mấy hai mươi tiếng đồng hồ mà thân tướng 

càng lúc càng đẹp, tự nhiên môi họ hồng lên, càng lúc càng hồng, có nhiều khi ửng đỏ như 
thoa son vậy. Cũng có nhiều trường hợp những nếp nhăn trên mặt dần dần biến mất đi, nét 

mặt tươi trẻ lại so với tuổi đời 10 năm, 20 năm là chuyện rất thường. Thật vi diệu bất khả 
tư nghì!  

Tại sao có những hiện tượng này? Nói theo tâm lý, tướng tùy tâm sanh, rõ ràng do 

tâm hồn lúc họ ra đi được an lành, thanh tịnh, không có gì làm cho họ bị sợ hãi, hoảng 

kinh, nên mới hiện ra sắc tướng vui tươi tốt đẹp như vậy. Còn nói về đạo pháp, thì những 



108 

 

người quyết lòng niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc, trong lúc xả bỏ báo 

thân được A-Di-Đà Phật và chư Thánh Chúng hiện thân gia trì tiếp độ, giúp cho người đó 

vượt qua tất cả những chướng nạn của nghiệp khổ, của bệnh hoạn, của nghiệp chướng. 
Được chư Thiên Long Hộ Pháp bảo vệ, oán thân trái chủ không còn hù dọa nữa giúp họ ra 

đi an lành trong quang minh của Phật, trong quang minh của Bồ-Tát. Tâm hồn an lành ứng 

hiện qua thân tướng an lành vô cùng tốt đẹp. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật dạy, chúng 

sanh khi chiếu xúc được quang minh của A-Di-Đà Phật thì thân ý nhu nhuyễn, chính là 
trường hợp này vậy. 

Xin thưa với chư vị, chúng ta là đệ tử của Phật, phải tin vào lời Phật dạy. Phật dạy 
thời mạt pháp này chỉ còn niệm Phật mới có thể thành tựu. Niệm Phật chính là Pháp Môn 

Tịnh-Độ, pháp tu này chuyên niệm A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 

Trong một thời gian khá dài qua, chúng ta chưa có duyên tu chuyên hành sâu Pháp Niệm-
Phật, nên những hiện tượng vãng sanh quá hiếm hoi, khó lắm để nhìn thấy được một người 

vãng sanh. Nhưng từ khi có cơ duyên ứng dụng Pháp Niệm Phật Hộ-Niệm rồi, có rất nhiều 

trường hợp vãng sanh lưu lại tướng lành đã hiển hiện trước mắt mọi người. Thật quý hóa 

thay cho người Việt Nam chúng ta đã hưởng được một cơ duyên hy hữu đại phước báu, 
đại may mắn. Đây là một sự thực nhiệm mầu hiển nhiên. Cầu mong cho mọi người, khi có 

duyên gặp được, liền phát khởi niềm tin để hưởng cơ may giải thoát. Hẳn nhiên trên đời 

này vẫn có nhiều người chưa tin. Ôi!... Cũng là duyên phần của cá nhân. Đáng tiếc hơn, có 

một số người, cũng tự xưng là đệ tử của Phật mà lại không tin Pháp Niệm-Phật. Pháp Môn 
Niệm Phật được Phật dạy trong kinh A-Di-Đà, kinh Vô-Lượng-Thọ, kinh Quán-Vô-

Lượng-Thọ, trong chương Đại Thế Chí Niệm Phật Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm. 

Rất nhiều kinh điển của Phật nói về Pháp Niệm-Phật, vậy mà có người tu học Phật lại cho 
rằng người niệm Phật cầu vãng sanh là tu theo “Đạo A-Di-Đà”, không đúng chánh pháp. 

Thật quá đáng tiếc và tội nghiệp lắm vậy!... Mong cho chúng sanh có được cái duyên tận 

mắt thấy những trường hợp vãng sanh vi diệu bất khả tư nghì mà giật mình tỉnh giác, sám 

hối những ý niệm sai lầm, kịp thời quay đầu chí thành niệm Phật cầu nguyện vãng sanh để 
được thành tựu đạo giải thoát ngay trong đời này.  

Cũng xin thành tâm tán thán công đức của tất cả các ban hộ niệm khắp nơi, đã và 
đang ngày đêm hộ niệm tiễn người vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Chư vị trực tiếp giúp 

chuyển đổi cảnh giới cho những người thoát khỏi những con đường khổ nạn của tam ác 

đạo, được trở về những đường thiện phước tốt lành, lưu lại thoại tướng tốt đẹp, trong đó 

chắc chắn có những người thực sự đã được vãng sanh Tịnh-Độ. Nhiều người biết trước 
ngày giờ ra đi, nhiều người vẫy tay chào biệt ra đi, nhiều người báo được A-Di-Đà Phật lai 

nghinh tiếp độ. Nhiều cuộc vãng sanh vô cùng tự tại. Công đức hộ niệm thật vô lượng vô 
biên, trên đời này không có gì có thể so sánh được.  

Mong cho chư vị lấy những thành quả này mà nuôi dưỡng tinh thần vững vàng, niềm 

tin vững vàng để ngày ra đi chúng ta cũng được hưởng cái lợi lạc vô lượng vô biên, lợi lạc 
vô giá. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 121) 



109 

 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Xin chư vị mở trang 50, vấn đề 21: 

Nhờ hộ niệm mà nhiều người sau khi ra đi lưu lại thoại tướng rất tốt đẹp. Điều 

này chứng tỏ gì đây.  

Hôm trước chúng ta đã nói qua, có thể dùng Pháp Hộ-Niệm để ấn chứng cho sự thành 
tựu của một người học Phật. Sự ấn chứng này khá đơn giản, cụ thể, không mập mờ nữa. 

Thì hôm nay chúng ta lấy sự thành tựu này, nghĩa là lấy hiện tượng của những người ra đi 
lưu lại thoại tướng tốt đẹp để chứng minh cho điều gì đây? 

(a): Hộ niệm đúng với chánh pháp, dễ thực hành, nhưng thành tựu lại rất cụ thể và vi 
diệu.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Hộ Niệm đã đưa người niệm Phật thành tựu một cách 

cụ thể và vi diệu. Niệm Phật là chánh pháp của Phật. Hộ Niệm là đem chánh pháp của 

Pháp Môn Niệm Phật thực hiện chính xác đến tận mọi người, đến từng căn cơ. Trong thời 
mạt pháp này mà gặp được chánh pháp này, giúp cho từng người thành tựu đạo quả, xin 

thưa với chư vị, đúng là một cơ duyên quý báu, vô cùng hy hữu, vô cùng hiếm có. Xin chư 

vị hãy trân quý Pháp Hộ-Niệm này. Hãy giữ gìn Pháp Hộ-Niệm để cứu lấy chính ta, cứu 
người có duyên.  

Chúng ta thử nêu lên câu hỏi này nhé:  

- Nếu như không gặp được Pháp Hộ-Niệm này, một đời tu hành, liệu chính mình có 
hy vọng rằng sau cùng khi ra đi có được sự thành tựu gì không?  

Chư vị nghĩ thử là có thành tựu gì hay không? Hàng triệu người trong quá khứ, khi 

đang tu hành ai cũng đều nuôi hy vọng là sau cùng sẽ được một sự thành tựu nào đó, có 

người còn mơ đến chuyện giải thoát tam giới lục đạo… Nhưng kết quả thì sao? Hình như 

là hàng triệu người ra đi thì có hàng triệu người bị nạn!... Tìm ra một người được thành 
tựu khó lắm phải không? Tại sao vậy?  

Chư vị ơi!... Chúng ta đang sống trong thời mạt pháp, chánh pháp của Phật không 
còn nhiều lắm đâu. Đừng vội thấy những hình ảnh sôi nổi, thịnh vượng nào đó mà cho 

rằng chánh pháp nhé. Nếu chánh pháp mạnh như vậy thì ít ra đây cũng là thời tượng pháp, 



110 

 

chứ không thể nào là thời mạt pháp được. Mạt pháp rồi thì chánh pháp khó gặp lắm đấy. 

Rất nhiều người thật tâm muốn tu hành nhưng không biết đâu là chánh pháp để tu, không 

biết làm sao tu cho đúng, thành ra đường tu gặp quá nhiều chướng ngại, bị quá nhiều sơ 
suất mà thường vướng phải trùng trùng ách nạn.  

Khi gặp được Pháp Hộ-Niệm, nhờ Pháp Hộ-Niệm mà có sự thành tựu hiển hiện ra 
trước mắt, làm cho chúng ta giựt mình tỉnh ngộ ra rằng, đây quả là một pháp đại tu chân 

chánh, có thể cứu độ chúng sanh thoát vòng đọa lạc, chứ không phải chỉ là một sự việc 

nho nhỏ nhằm hỗ trợ cho người sắp chết như có người đã hiểu lầm đâu. Pháp Hộ-Niệm 

vạch ra những điểm sơ suất cần phải tránh, những điểm quan trọng cần phải giữ, những 
điểm nào đúng, những điểm nào sai… từng điểm, từng điểm cụ thể để nương theo mà tu 

tập, sửa chữa cho thành tựu. Gặp được Pháp Hộ-Niệm rồi khiến cho chúng ta ngộ ra: À!... 

Tu hành cần phải cụ thể, thực tế như vậy đấy mới được thành tựu. Nhất định không thể 
mông lung mơ hồ nữa mà sau cùng cam đành chịu thất bại. 

 Thưa với chư vị, nếu thấy rằng chính mình thực sự rất cần đến Pháp Hộ-Niệm hỗ trợ 

để hết báo thân này được phần vãng sanh thành đạo, thì Diệu Âm xin tha thiết nói với chư 
vị rằng, tự mỗi người phải gìn giữ lấy pháp đại cứu tinh này. Nếu chúng ta ỷ lại, phân vân, 

xao xuyến… thì thời gian lưu trụ của Pháp Hộ-Niệm này sẽ không được dài lâu đâu. Tại 

sao vậy? Xin thưa là, chúng ta đang ở trong thời mạt pháp rồi, chánh pháp của Phật luôn 
luôn bị chướng ma phá hoại, không dễ gì tồn tại lâu bền như chúng ta mong muốn đâu. 

Cộng nghiệp của chúng sanh đã quá nặng rồi, ngũ trược ác thế khuấy nhiễu mạnh lắm, làm 

cho chúng sanh càng ngày càng mê muội, cứ tiếp tục chìm đắm theo những con đường sai 
lầm để bị đọa lạc.  

Vậy thì, trên đường tu tập, gặp phải một thử thách gì xin chư vị hãy tự hỏi rằng, tinh 

thần của mình có chao đảo không? Có phân vân không? Nếu gặp người chê bai, đả phá mà 
mình thoái tâm, thì coi chừng chính mình tự bỏ rơi chánh pháp, chạy theo đường nào khác 

để sau cùng chung phần chịu khổ nạn. Tu phải có đường, về phải có đích, tâm phải có chủ 

định rõ rệt mới có thể vượt thoát cảnh khổ nạn của thời mạt pháp này. Trên thế gian này 

người lý luận về giải thoát thì quá nhiều, nhưng người thực tế được thành tựu sự giải thoát 
thì quá hiếm hoi. Chúng sanh thường xuyên bị rơi vào thảm nạn đau thương, chịu cảnh 
đọa lạc nhiều đến vô lượng vô biên mà nhiều người không chú ý đến.  

Vậy thì, hãy giữ tâm lực vững vàng, không được yếu đuối mà bị dòng đời lôi cuốn, 

chuyển xoay, để kết quả tất cả đều theo đó mà đi đọa lạc nhé chư vị. Thời mạt pháp chỉ có 

Tịnh-Độ mới thành tựu. Tu hành mà không đúng theo lời Phật dạy, thì dễ gì tìm thấy một 

người ra đi với thân tướng tốt đẹp để có chút ít hy vọng được giải thoát đây. Xin chư vị 
hãy tự gìn giữ lấy chánh pháp để cứu độ nhau. Nếu sơ ý, chánh pháp rất dễ bị mai một, sau 
đó chúng ta còn có cơ duyên nào khác để thoát nạn?  

(b): Hộ Niệm trở thành “Đại Cứu Tinh” cho mọi người trong thời mạt pháp, ai cũng 
có cơ hội giải thoát ách nạn của nghiệp chướng.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Ai cũng có thể thoát khỏi ách nạn của nghiệp chướng, 

nhưng vì không biết đường tu mà nhiều người bị nghiệp chướng lôi vào tam ác đạo thọ 

nạn. Con người thọ nạn nhiều quá!... Hôm trước chúng ta nói về sự ấn chứng. Một người 

khi ra đi mà thân tướng cứng đơ, sắc tướng vô cùng hãi hùng, đó là ác tướng hiển hiện, 
chứng tỏ đời kiếp sau họ bị nạn. Nếu suy nghĩ thật kỹ mới thấy ách nạn này lớn lắm đấy. 

Một cuộc đại chiến xảy ra, giết hại vô số mạng sống con người, trong 100 triệu người có 



111 

 

thể có tới 1 triệu người bị giết hại, nhưng dù tệ hại thế nào đi nữa thì vẫn còn có người 

sống sót. Trong khi đó, chính vấn đề sanh tử luân hồi, những ách nạn từ nghiệp chướng, 

báo chướng, oán thân trái chủ chướng… thì trong 100 triệu người, từng người từng người 
đều bị giết chết, khó sót lọt một người. Vậy mà ít ai để ý đến!… 

Chính vì vậy, một người làm đạo phải biết nhìn cho thấu, nhìn cho xa, nhìn cho rộng 
để giữ được cái tâm bồ-đề kiên cố. Làm đạo là cứu cái huệ mệnh ngàn đời vạn kiếp của 

chúng sanh, không thể chấp trước vào lịch sử, đảng phái, chủng tộc, văn hóa mà thoái tâm 

bồ-đề được. Hộ niệm nhằm cứu một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc trở thành 

bậc vô sanh vô tử, nếu cứu được từng người, từng người vãng sanh như vậy, thực sự công 
đức vô lượng vô biên, không có việc thiện nào của thế gian có thể sánh bằng được.  

Đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật vì muốn cứu chúng sanh thoát cảnh sanh tử khổ 
nạn, Ngài đã buông thế gian xuống, bỏ cung vàng điện ngọc, chịu làm kẻ khất sĩ xin ăn để 

hành đạo. Đức Phật A-Di-Đà địa vị ở thế gian của Ngài là Thế Nhiêu Vương, Ngài cũng 

bỏ ngôi vua, xuất gia hành đạo để cứu chúng sanh. Chư Phật vì muốn cứu độ chúng sanh, 

các Ngài khuyên nhắc đến đắng mồm đắng miệng mà chúng sanh vẫn không chịu nghe 
theo, cứ chấp lấy những cảnh giả tạo vô thường mà hơn thua, đấu tranh, gây sự để tiếp tục 
chịu cảnh đọa lạc. Thật đáng thương thay!... 

Vì thế, làm đạo tâm cần phải vững, nếu không vững thì khó lòng chịu đựng nổi sự 

chấp trước của thế gian. Trong kinh Phật có nói cho chúng ta biết cái nguyện hạnh của 

Ngài Phú-Lâu-Na. Ngài vì đạo pháp, vì thương xót chúng sanh mà sẵn sàng xả bỏ thân 

mạng để đến một nơi để hoằng truyền Phật pháp, mà nơi đó chúng sanh rất hung hiểm, 
cang cường, nan điều, nan phục, có thể sát hại Ngài. Vậy mà Ngài không hề lo sợ, chỉ vì 

Ngài thực sự đã khai ngộ, đã thấy rõ mạng sống trên đời chỉ là phần đoạn sanh tử vô 

thường tạm bợ. Còn sống ngày nào Ngài còn làm đạo, ngày nào mãn phần, Ngài đi về với 
Phật. Thế thôi.  

Cho nên chúng ta muốn thực sự giải thoát, thì tự mỗi người phải lập hạnh vững vàng, 

nếu tâm không có chủ định, dù có gặp chánh pháp của Phật, thì chánh pháp cũng sẽ sớm 
nở tối tàn, đường giải thoát cũng sáng hy vọng chiều thất vọng vậy thôi. Gặp người nào có 

duyên chúng ta nhất định phải hổ trợ họ. Niệm Phật hộ niệm giúp người vãng sanh công 
đức vô lượng vô biên, có công đức nào trên đời này có thể so sánh được.  

Thưa với chư vị, nếu biết rằng đây là pháp đại cứu tinh cho mọi người trong thời mạt 

pháp này, thì tất cả chúng ta phải biết trân quý, thực sự trân quý. Nếu tâm ý mông lung vô 

định, bị ý niệm của thế gian lôi cuốn, thì dù có tu hành đi nữa nhất định cũng khó có cơ 
duyên giúp được một người thoát nạn. 

(c): Hộ Niệm là một pháp tu khế lý - khế cơ, đặc biệt rất hợp với thời mạt pháp này.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Khế lý là hợp với lý đạo. Lý đạo của Phật dạy là lý 

duy tâm. Vạn pháp duy tâm tạo. Pháp Hộ-Niệm thực hiện đúng lý đạo “Vạn Pháp Duy 
Tâm” này.  

Nhiều người tu hành thời gian khá lâu, tưởng vậy là đủ, nhưng không ngờ rằng, đến 

lúc lâm chung bệnh khổ hành hạ, bị vùi dập bởi những cơn khổ đau, làm cho tâm hồn hỗn 
loạn, không biết đường nào mà hóa gỡ để giải thoát. Đây là có nhân tu hành, nhưng bị 

nghịch duyên bởi nghiệp khổ phá hoại mà không thành đạt được quả báo tốt đẹp. Xin thưa 

với chư vị, hộ niệm cho người là chúng ta tạo cái thuận duyên cho họ, để nhân lành của 



112 

 

chính họ gặp được duyên lành mà họ thành tựu được cái quả báo tốt đẹp đấy. Xin đưa ra 
một ví dụ, người hộ niệm ngồi trước người bệnh, nói: 

- Bác Chín ơi!... Cố gắng niệm Phật nhé. Mọi sự xảy ra đều có chúng con ở sát bên 

cạnh hộ niệm, giúp đỡ cho Bác đây. Đừng lo sợ nhé. Hãy kiên cường dũng mãnh niệm 

Phật, A-Di-Đà Phật sẽ phóng quang gia trì cho Bác, chư Bồ-Tát sẽ gia trì cho Bác, chư 
Thiên-Long Hộ-Pháp sẽ giúp đỡ bảo vệ cho Bác... 

Suy cho thật kỹ, thì những lời này không phải tầm thường đâu, mà nó diễn tả cái đạo 

lý duy tâm vô cùng trọng yếu, làm cho người bệnh vững tâm, không còn lo sợ nữa. Không 
lo sợ thì tâm được an tịnh. Tâm an tịnh thì tâm này trở về cảnh giới an tịnh. Hộ Niệm là 

giúp cho người đó quyết lòng niệm Phật, tha thiết nguyện vãng sanh. Tâm nào niệm Phật 

cầu nguyện vãng sanh, thì tâm đó đi về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Đây là đạo lý duy 
tâm. Tâm đã vững rồi thì tâm này cứ thẳng đường đi về cõi Phật. Xác thịt này là vật chất 
đương nhiên sẽ tan rã theo cát bụi vậy thôi.  

Còn nếu khi nằm xuống, cái xác thịt này đau đớn, nghiệp khổ hành hạ mà chúng ta lo 
sợ, tinh thần hỗn loạn lên… thì cái tâm này bị vùi dập vào trong cảnh đau khổ đó để chịu 

nạn rồi. Vạn pháp duy tâm là vậy đó chư vị ơi!... Đạo lý duy tâm là vậy đó, chư vị đồng ý 
không?  

Vậy thì đừng nên thấy Pháp Hộ-Niệm này quá đơn giản mà xem thường nhé. Thực tế 

nó vi diệu đến nỗi có thể trực tiếp hóa giải mọi điều khó khăn, không những giúp cho hàng 

phàm phu thoát được nạn khổ, mà còn vãng sanh Tịnh-Độ một đời thành tựu đạo quả. Chỉ 
còn lại một vấn đề là con người có tin sâu để thực hành đúng để thành tựu hay không vậy 
thôi. 

Tu hành cần nên thực tế một chút để có cơ duyên thoát nạn, đừng nghĩ rằng nghiên 

cứu nhiều là hay, đừng nghĩ rằng lý luận cao là giỏi. Không đâu! Điều quan trọng là lúc 

cuối đời nằm xuống, liệu có thực hiện được những lý cao luận diệu đó hay không? Khế-lý 
khế-cơ là ở chỗ này. Lý cao luận diệu thuộc về lý. Làm sao thực hiện cho được những đạo 

lý đó thì thuộc về cơ. Khế lý mà không khế cơ, thì lý đó cũng chỉ là vọng tưởng, hoặc nói 
cho vui tai chứ chưa phải thực sự là hữu dụng.  

Pháp Hộ-Niệm có thể giúp cho một người phàm phu trí độn mà lúc xả bỏ báo thân 

tâm hồn của họ an định, nghị lực kiên cường, quyết lòng niệm Phật và được vãng sanh 

Tây-Phương Cực-Lạc thì đúng là khế lý, hợp với đạo lý duy tâm. Đây cũng đúng là khế 
cơ, vì chính họ đã thực hiện sự thành tựu. 

Đạo lý duy tâm đúng là chánh pháp cứu độ chúng sanh, không thể xem thường. Qua 

phần khế-lý khế-cơ, Diệu Âm xin nói rõ hơn để hy vọng chúng ta cùng thấy rằng, Pháp 
Hộ-Niệm thật không thể xem thường. Một pháp tầm thường thì không thể nào cứu được 

từng người trong hàng phàm phu mà vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo được. 

Mong rằng mọi người thấy được sự thành tựu cụ thể này mà trân quý một pháp tu cực kỳ 
vi diệu.  

Riêng về khế cơ, với một pháp môn mà người già và em bé đều tu được, người nghèo 

và kẻ giàu đều tu được, bà bán bánh ú cùng vị tiến sĩ đều tu được... Nói chung, người nào 
chí thành tin tưởng đều được lợi lạc, thì đây là pháp đại khế cơ. Đại khế cơ mà hợp với lý 

đạo giải thoát của Phật thì đưa đến đại thành tựu. Pháp Hộ-Niệm thật sự ứng hợp tiêu 
chuẩn đại thành tựu này.  



113 

 

Riêng về căn cơ, chúng ta cũng nên nhận thức đứng đắn một chút. Xin đừng lầm 

tưởng rằng người có học thức cao là hàng thượng căn. Không phải vậy đâu. Thế gian pháp 

là chuyện của thế gian. Phật pháp là chuyện xuất thế gian. Sự thành tựu của thế gian để 
hưởng vỏn vẹn vài chục năm, rồi sau đó phải bỏ mà ra đi với bàn tay trắng, không mang 
theo được gì cả, thì không thể gán ép vào pháp xuất thế gian được.  

Ngài Liên Trì Đại Sư, Tổ thứ 8 của Tịnh-Độ Tông Trung Hoa dạy rằng, người nào tu 

hành một đời này thành tựu là thượng căn, người nào tu hành phải trải qua tới 3 đại A-

Tăng-Kỳ kiếp mới có thể thành tựu là trung căn, còn người tu hành đến vô lượng kiếp 

chưa chắc sẽ được gì thì hạ căn. Ngài lấy sự thành tựu ấn chứng cho căn tánh của một 
người. Như vậy, hành giả niệm Phật vãng sanh vô tình được Ngài đánh giá là người có căn 
lành thượng thừa vì tu một đời vãng sanh thành Phật. Chí lý!... Thật chí lý!...  

Thời mạt pháp này vật chất, khoa học, kỹ thuật mạnh lắm, tâm linh của con người 

xuống thấp lắm. Tương lai tâm linh còn tiếp tục xuống nữa, con người càng ngày càng mất 

cơ hội giải thoát. Khi tâm linh rơi xuống tận tới đáy, thì con người ở thế giới này không 

còn biết gì về đạo giải thoát nữa, kinh Phật bị bỏ quên trong kho, duyên học Phật của 
chúng sanh không còn nữa. Đây gọi là thời diệt pháp. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật 

dạy: “Mạt pháp chi hậu, Kinh Đạo diệt tận…”. Sau thời mạt pháp, kinh pháp của Phật dần 

dần diệt tận là do thiện căn phước đức chúng sanh càng ngày càng mỏng, nghiệp chướng 
càng ngày càng nặng, tâm linh càng ngày càng yếu… Chánh pháp bị mạt từ trong tâm này 

mạt ra. Như vậy, diệt pháp là lúc chúng sanh mất hết căn lành, không còn tin vào Phật 
Pháp nữa, chứ không hẳn là kinh Phật bị mất hết.  

Pháp Hộ-Niệm rất hợp với thời mạt pháp này. Thời mạt pháp phải ứng dụng cái pháp 

nào dễ hành, cụ thể, thiết thực mới có thể cứu được chúng sanh, còn những đạo lý cao siêu 

dễ biến thành một thứ vọng tưởng đối với hàng chúng sanh hạ căn nghiệp chướng sâu 
nặng. Chúng ta là hàng phàm phu, cần phải thấu hiểu tình cảnh của chính mình, mà lo hộ 

niệm cho nhau vãng sanh Tịnh-Độ. Phải giữ tâm hạnh vững vàng, kiên nghị để được vãng 

sanh. Nếu lơ là, khinh thường Pháp Hộ-Niệm coi chừng khi nằm xuống sẽ mù mù mịt mịt, 
tâm hồn sẽ rối loạn, không biết đường nào xoay chuyển đó!...  

Khi gặp người không tin, ta tự hỏi lấy mình có phân vân không? Gặp kẻ chống đối, ta 

tự hỏi lấy mình có lay chuyển không? Tâm lực phải vững vàng ngay bây giờ, cần tôi luyện 
tâm ý vững vàng như tường đồng vách sắt, thì mới vượt qua trùng trùng ách nạn từ nghiệp 

chướng, vượt qua trùng trùng ách nạn từ nghịch duyên… để chúng ta vãng sanh về Tây-
Phương Cực-Lạc. Cầu mong cho tất cả chư vị đều viên thành đạo quả.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 122) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 



114 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phâṭ.  

Xin mở trang 51, vấn đề 22:  

Mục đích của Pháp Môn Niệm Phật là gì?  

Nói đến vấn đề này có lẽ chúng ta cảm thấy nhàm chán vì quá xưa cũ, ở đây ai cũng 

biết rồi phải không? Nhưng xin thưa, những đề mục này cần phải nói ra cho tất cả mọi 

người cùng biết, chứ không chỉ nói riêng cho chúng ta đâu, vì thực sự có nhiều người chưa 
biết niệm Phật để làm gì. Rất nhiều người tu hành theo kiểu chung chung, không có mục 

đích gì rõ rệt. Chúng ta nên biết rằng, mỗi pháp môn tu đều có tông chỉ, cách hành trì, và 

hướng tiến riêng. Mục đích của Pháp Môn Niệm Phật chính là vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc để một đời thành đạo. Đây là một điểm cụ thể, mọi người cần hiểu để cùng thực 
hành cho chính xác vậy.  

(a): Tích công taọ phước, cầu mong đời sau được trở lại làm người tiếp tục tu hành 
cho đến ngày thành đạo.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Sai rồi phải không? Xin thưa thực, trong pháp giới này 

có vô lượng pháp môn tu tập, ngay trong Phật Giáo chúng ta Phật cũng để lại rất nhiều 
pháp môn tu, chứ không phải một. Nhiều người vì chưa rõ vấn đề này nên thường lầm lẫn, 

định nghĩa tu hành theo kiểu chung chung, không có hướng giải thoát. Trong những hướng 

tu hành đó, thì các pháp thuộc Nhân Thừa rất thịnh hành. Nhân Thừa là tu hành theo 5 
giới, làm người tốt, làm người hiền lành. Rất nhiều người định nghĩa rằng, tu hành là làm 

thiện, tạo phước mong cho đời sau làm người tiếp tục tu tiếp. Vì vấn đề này khá thực tế, 

rất gần gũi với đa số đại chúng, nên thường tạo thành một ý niệm đơn giản là tu hành thì 

cứ làm lành làm thiện là đủ. Nhưng thực ra, làm thiện làm lành chỉ là các pháp tu thuộc về 
bố thí, làm phước. Nếu tốt thì hy vọng được phước hữu lậu, trong tương lai có thể thọ 

hưởng phước báu, đỡ vất vả hơn người thiếu phước, chứ đây không phải là pháp tu giải 
thoát sanh tử luân hồi.  

Tất cả các pháp tu chánh pháp luôn luôn khuyến tấn việc làm thiện làm lành, như vậy 

làm việc thiện lành là căn bản tối thiểu của một người tu hành. Người niệm Phật cũng phải 

tu phước thiện. Tu phước thiện đối trị với nghiệp chướng. Hễ phước báu tăng thì nghiệp 
chướng giảm, đến lúc lâm chung nhờ có phước báu mà bớt đi những chướng nạn, người 

niệm Phật cầu vãng sanh cũng vượt qua những khổ nạn dễ dàng hơn để vãng sanh Tịnh-
Độ.  

Cho nên, dùng các pháp tạo phước lập đức để làm trợ hạnh thì rất tốt. Còn người tu 

hành chỉ nhắm vào việc tạo phước, lập đức, lấy điều này làm chánh hạnh thì đây chỉ là 
pháp tu làm người hiền, Phật Giáo gọi là “Nhơn Thừa”, hoặc cao hơn chút nữa, gọi là 

“Nhân-Thiên Thừa”, quả báo nhiều lắm cũng chỉ sanh trở lại làm Người, Quỷ-Thần, Trời 

trong sáu đường sanh tử luân hồi, chứ không thể cao hơn. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, 
Phật dạy, người tham cầu phước báu nhân thiên thì không thể vãng sanh.  



115 

 

Tóm lại, tu thiện tích đức cần phải có, nhưng lấy đây làm trợ hạnh thì rất tốt, còn đem 
các pháp này làm chánh hạnh thì không phải là đường tu giải thoát. Xin chư vị nhớ kỹ nhé.  

(b): Pháp Môn Niệm Phật là nương theo đại nguyện của đức A-Di-Đà, đới nghiệp 
vãng sanh, đi thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc, một đời viên mãn đạo quả.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ ràng đây là điểm chính của Pháp Môn Niệm Phật. 

Có phân tích rõ ra chúng ta mới thấy có những ý niệm không đúng về đạo giải thoát. Tất 

cả pháp môn của Phật đều là chánh pháp, nhưng đều có tầng lớp, có đốn có tiệm, có bán 

có mãn, có viên có thiên, có liễu giáo có bất liễu giáo… Nhiều người cứ nghĩ rằng tu hành 
thì làm thiện tích đức là được, dù đây vẫn là chánh đạo, nhưng không thể gọi là pháp tu 

giải thoát, vì tu hành như vậy không viên mãn, không liễu giáo. Có lần ngài Tĩnh Am Đại 

Sư, Tổ Sư trong Tịnh-Độ Tông Trung Hoa la rầy một vị Phật tử suốt đời lo tu thiện, tích 
công, lũy đức, bố thí, cúng dường… rất lớn, nhưng lại lơ là việc niệm Phật cầu vãng sanh. 

Ngài nói, nghiệp thiện càng lớn, sanh tử càng nặng, cuối cùng nhiều lắm cũng chỉ có thể 
hưởng phước báu nhân thiên trong sáu đường sanh tử luân hồi, chứ không thể giải thoát.  

Vậy thì, việc tu hành chúng ta cần hiểu rõ đường giải thoát, phải nhận thức điểm nào 

chánh, điểm nào phụ, đừng nên mơ hồ với những quan niệm chung chung mà uổng phí 
một đời tu tập.  

Đại nguyện của đức A-Di-Đà cho phép chúng sanh đới nghiệp vãng sanh. Đạo lý đới 

nghiệp này vô cùng quan trọng, nhất là đối với hàng phàm phu, đây là pháp cứu tinh cho 
chúng ta nương tựa để vãng sanh thành đạo đấy.   

Đới Nghiệp là gì? Là còn nghiệp mà được vãng sanh. Pháp Môn Niệm Phật không 

phải diệt nghiệp, tiêu trừ tận hết nghiệp chướng rồi mới được thoát vòng sanh tử. Tiêu trừ 
tất cả nghiệp chướng để giải thoát là những pháp môn tự lực, cần phải đoạn sạch nghiệp 

chướng mới chứng lấy chơn thường. Những pháp môn này quá khó, hàng hạ căn phàm 

phu không thể nào thực hiện nổi. Còn đới nghiệp vãng sanh thuộc về pháp môn nhị lực. 
Nhị lực là hai lực. Lực của chúng sanh tu tập cộng với lực tiếp dẫn của A-Di-Đà Phật mà 

chúng sanh được độ thoát. Đại nguyện của A-Di-Đà Phật cứu độ tất cả chúng sanh muốn 

vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thành ra chúng ta được vãng sanh về Tây-Phương 

Cực-Lạc là nhờ đại nguyện của đức A-Di-Đà và lực gia trì của chư Phật trên mười phương 
pháp giới. Một khi được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc rồi thì ở đó là cảnh giới của 

Pháp Tánh, nhờ trở về với Pháp-Tánh Độ mà Chân-Tâm Tự-Tánh của chúng ta từng bước 

hiển lộ. Người mang nghiệp ít thì sanh về Thươṇg Phẩm, mang nghiệp vừa thì sanh về 

Trung Phẩm, người mang nghiệp nặng quá như phàm phu của chúng ta thì sanh về Hạ 
Phẩm. Tứ độ, cửu phẩm đều chung một nơi, hễ vãng sanh về đó rồi thì vững vàng, lục đạo 

sanh tử luân hồi không còn vướng bận nữa, từ đó chúng ta cứ tiến thẳng đến ngôi vị Vô-

Thượng Chánh-Đẳng Chánh-Giác, không còn bị thoái chuyển nữa, gọi là “Bất Thoái 
Chuyển”, khai mở Chơn-Tâm Tự-Tánh, viên mãn đạo quả.  

Mong chư vị nhớ cho, đây là điều vô cùng quý báu, rất là quan trọng. Chính nhờ pháp 
môn vi diệu này mà chúng ta mới có cơ hội một đời này được thành đạo. Nếu không có 

pháp môn nhị lực này, thì xin thưa với chư vị, đaọ Phâṭ đến thời mạt pháp này cũng vô 
phương cứu độ được chúng sanh.  

Ấn Tổ nói:  

Bỏ đường tắt Tây-Phương, chín cõi pháp giới chúng sanh không thể tròn cõi giác.  



116 

 

Rời cửa mầu Tịnh-Độ, mười phương chư Phật không vẹn toàn cứu độ quần sanh.  

Thực sự nghiệp chướng của chúng sanh quá lớn chư Phật cứu không được. Nghiệp 
nhân quả báo của mỗi người phải do chính mỗi người lo liệu lấy. Phật phát hiện ra cái đạo 

lý “Nhất thiết duy tâm tạo”. Dựa vào đạo lý duy tâm này mà chỉ bày cho chúng ta cách 

vượt thoát ách nạn. Chỉ có Pháp Niệm-Phật cho phép chúng ta mạnh dạn tự chủ dùng cái 
đạo lý nhất thiết duy tâm tạo này mà đới nghiệp vãng sanh, taọ một tâm lưc̣ mạnh mẽ bằng 

ý nguyện vãng sanh, để theo cái tâm nguyện đó mà vượt qua tất cả ách naṇ của nghiệp 

chướng, trở về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Nếu sơ ý, đem tất cả tâm lưc̣ của mình đổ 

dồn vào việc đối tri ̣ với nghiệp chướng, đấu tranh với nghiệp chướng, thì sự thắng hay bại 
sẽ định đoạt lấy tương lai có phước hay không, chứ không phải do tâm tạo. Nếu là hàng 

đại căn đại trí thì có quyền chọn lấy con đường “Đoạn Hoặc Chứng Chơn” này. Còn hàng 

phàm phu chúng ta thì nghiệp chướng quá mạnh, năng lực quá yếu, nếu đấu tranh với 
nghiệp chướng thì chờ ngày đầu hàng. Hay nói rõ hơn, là tự chọn lấy sự thất bại để chịu 
khổ nạn trong tương lai.  

Cho nên, chúng ta phải dựa theo pháp đới nghiệp, phục nghiệp mới tốt. Với pháp này, 
một người còn nhiều nghiệp chướng mà sự thành tựu có hy vọng tràn đầy. Hãy mau mau 

nuôi dưỡng tín tâm vững vàng, ý nguyện vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc tha thiết, nhiếp 
tâm niệm A-Di-Đà Phật để vượt qua tất cả mọi ách nạn, vãng sanh thành đạo. 

(c): Đoaṇ diêṭ Nghiệp-Hoặc, tu chứng từng cấp cho đến ngày Minh Tâm Kiến Tánh - 
Kiến Tánh Thành Phật.  

Đúng hay sai? – (Sai). Câu này không đúng với Pháp Niệm-Phật, nhưng đúng với các 

pháp môn tự lực. Ví dụ như các vị tu Thiền Định bên Tông Môn, lấy sự tu chứng từng cấp 

để tiến tới. Hành trì của các ngài là đoaṇ diệt Nghiêp̣-Hoăc̣ để chứng lấy Chơn-Thường. 
Nghiêp̣-Hoặc là một thuật ngữ chỉ cho nghiệp chướng. Các pháp môn tự lực bắt buộc phải 

đoạn diệt nghiêp̣ chướng, tiêu trừ nghiệp chướng, phải đạt đến chỗ nghiêp̣ sac̣h tình không 

mới có thể vượt qua tam giới. Mục tiêu này là chủ lực của những vị quyết lòng tự lưc̣ tu 
chứng.  

Hôm trước chúng ta có nói qua về Hoành-Siêu và Thu-̣Xuất. Hoành-Siêu là đi ngang, 

băng ngang qua nghiệp chướng. Thu-̣Xuất là đi theo dọc, tu chứng từng cấp từng cấp tiến 
lên cho đến khi thành tựu đạo quả. Đường Thụ-Xuất cần đến căn tánh cao, ý chí mạnh, 

nghị lực vững, chỉ có những vị đại Bồ-Tát mới thực hiện được. Còn trung Bồ-Tát, tiểu Bồ-

Tát chưa chắc gì làm nổi. Ở đây chúng ta không phải là Bồ-Tát, mà lại là phàm phu chính 

hiệu nữa thì thôi chịu thua, vô phương thành tựu với con đường này. Thành ra, tự lực tu 
chứng cho đến ngày "Minh Tâm Kiến Tánh, Kiến Tánh Thành Phật" thì quá khó khăn với 

chúng ta, còn niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc là băng ngang qua nghiệp 

chướng mà vãng sanh. Khi về tới Tây-Phương Cực-Lạc thì không minh tâm cũng minh 
tâm, không chứng đắc cũng chứng đắc. Đây là nhờ sự gia trì của A-Di-Đà Phật, cùng chư 

Phật trên mười phương mà chúng ta được sự lợi lạc này. Nhờ chư đại Bồ-Tát trên cõi Tây-

Phương, đều là bạn lữ, giúp cho chúng ta khai tâm mở tánh. Ngay cả đức Thích-Ca Mâu-

Ni Phật cũng đang ở cõi Tây-Phương Cực-Lạc, Ngài cũng sẽ gia trì cho chúng ta khai tâm 
mở tánh. Hãy vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc đi, chúng ta sẽ thấy tất cả chư vị Phật 

đều hội tụ tại cảnh giới Thường-Tic̣h-Quang Tịnh-độ. Đạo lý này quá cao, xin hãy tin 

tưởng mà đi, khi vãng sanh rồi chúng ta mới biết thế nào gọi là “Phật-Phật Đạo Đồng”, 
“Tam thế nhất thiết Phật, cộng đồng nhất Pháp-Thân”. Khi thành Phật rồi chúng ta mới 



117 

 

hiểu được viên mãn ý nghĩa này, chứ không thể sơ suất giảng giải đạo lý này ở đây được 
đâu.  

(d): Tạo được sự an lạc trong hiện đời là được, quá khứ đã qua không cần nghĩ đến, 

tương lai chưa đến lo tới ích gì.  

Ý nghĩ như vậy đúng hay sai? – (Sai). Niệm Phật cầu vãng sanh là chúng ta lo chuẩn 

bị để tương lai ta về Tây-Phương Cực-Lạc, chứ tu hành không phải chi ̉lo cho hiện đời này 

là đủ đâu. Có nhiều người dựa theo thuyết hiện sinh mà lập luận rằng, tất cả đều ở hiện 

đời, quá khứ đã qua không bao giờ trở lại thì nghĩ tới làm chi, tương lai chưa tới, lo đến 

ích gì. Thuyết hiện sinh này khá thịnh hành bên trời Âu. Các nhà triết gia người Pháp vào 

thế kỷ thứ 19-20 như Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir có thể gọi là đại diện cho học 

thuyết lừng danh một thời này.  

Quá khứ đã qua rồi, ngày hôm qua đã qua rồi đâu còn trở lại nữa, thì nghĩ đến làm 

chi?... Ngày mai chưa đến cớ gì phải lo tới?... Chỉ cần tự tại thoải mái cho hiện tại này là 

được. Đây là điểm chính của học thuyết hiện sinh. Lý thuyết hiện sinh giúp cho người ta 

an tâm, nhẹ nhàng, thoải mái, không sợ, không lo gì trước hiện tình của cuộc sống. Cách 

lý luận này suy ra cũng tốt đấy, nhưng nếu đem giáo lý của Phật ra mà soi chiếu, thì chủ 

thuyết này còn quá nhiều thiếu sót. Hỏi thử, tốt một chút với đời này, còn đời sau bị nạn 

thì làm sao đây? Nên nhớ cho, đời sau chưa tới chứ không phải là không tới, lúc tới rồi bị 

đọa lạc thì còn có thể an nhiên tự tại được nữa chăng?!...  

Vậy thì, chủ trương rằng chỉ lo thoải mái cho hiện tại là được, nghe qua thì có phần 

thiết thực, nhưng rõ ràng có chỗ vụng về. Người trong đời này được thoải mái ít ra cũng 

có chút ít phước báu, còn những người nghèo đói, không đủ ăn, có thể an nhiên được 

không? Lúc gặp hoạn nạn có tự tại được không? Rồi đau ốm, tai ương, dịch bệnh, lâm 

chung, v.v... bao nhiêu nghiệp chướng dồn dập đổ về chúng ta sẽ gặp khó khăn vô cùng 

đấy. Lúc đó không thể an nhiên đứng đó lý luận đâu.  

Thật ra, quá khứ đã qua rồi, nhưng không mất. Chính hành động trong quá khứ của 

ta đã tạo ra hoàn cảnh hiện tại này đây. Tương lai chưa đến nhưng đó là thành quả của 

những gì ta đang làm hôm nay. Trong quá khứ chúng ta mê mờ tạo nghiệp, nghiệp nhân 

đó tạo ra cái quả trong đời này bắt chúng ta gặp cảnh khó khăn. Cái nhân tạo tác trong 

hiện đời này nó kéo tới quả báo tương lai chúng ta bị thọ lãnh. Quá Khứ - Hiện Tại - Vị Lai 

nó liên kết với nhau chặt chẽ như những mắt xích của một sợi chuỗi dài.  

Dục tri tiền thế nhân, 

Kim sanh thọ giả thị. 

Dục tri lai thế quả, 

Kim sanh tác giả thị. 

Muốn biết đời kiếp trước như thế nào, thì nhìn vào sự thọ hưởng trong đời này. 

Muốn biết quả báo tương lai đời sau như thế nào, hãy nhìn vào những gì đang làm trong 

about:blank


118 

 

đời này. Chư vi ̣muốn đời sau mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì đời này hãy lo 

niệm Phật cầu nguyện vãng sanh. Nếu muốn đời sau thọ hưởng phước báu, thì đời này 

phải lo làm thiện tích phước. Rõ ràng, tất cả đều là nhân quả của chính ta tự thực hiện 

lấy. Như vậy, muốn đời sau mình không còn kẹt ở thế giới Ta-Bà khổ não này nữa mà 

được đi về thế giới Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo, thì đời này mình nhất định phải thực 

hiện phương pháp niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Tất cả đều là lời 

Phật dạy, chính xác vô cùng.  

Niệm Phật là đại chánh pháp ứng dụng thích hợp trong thời mạt pháp này để cứu độ 

tất cả chúng sanh một đời này thành tựu đạo quả. Mong chư vi ̣tin tưởng vững vàng, tu 

hành chính xác để chúng ta đều được trọn thành Phật Đạo.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 123) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 51, vấn đề 23: 

Đới Nghiệp Vãng Sanh khác với Tự Lực Tu Chứng ở những điểm nào? 

Vấn đề này hơi lớn đấy, không nhỏ đâu. Xin hãy mổ xẻ những điểm đặc trưng giữa 

hai cách tu “Đới Nghiệp Vãng Sanh” và “Tự Lực Tu Chứng” khác nhau ở những điểm 

nào? Cách nào dễ, cách nào khó? Cách nào thích hợp, cách nào không thích hợp với chính 
ta. Vấn đề này lớn lắm đấy.  

(a): Vãng sanh là do Tín-Nguyện-Hạnh. Tự lực phải cần đến khả năng tu chứng. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Với các pháp tu tự lực thì tự mỗi người phải lo quét 

dọn tất cả những gì chướng ngại trên con đường tu hành, và nhất định phải tự mình tu 
chứng lấy, hành giả sẽ đắc được những gì tương ứng với sự tu chứng của mình. Đắc được 

mức nào thành tựu được mức đó, ví như đi học lên lớp, từng bước tiến lên, thời gian tu tập 

dài lâu là điều cần thiết. Còn Pháp Niệm Phật vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc không phải 

là chứng đắc mới được vãng sanh, mà cách tu hành tương ứng với đại nguyện độ sanh của 



119 

 

đức Phật A-Di-Đà mà được Phật lực tiếp độ, dù cho một người chưa phá nổi nghiệp 

chướng cũng được vãng sanh, gọi là “Đới Nghiệp Vãng Sanh”. Chắc chắn hành giả niệm 

Phật cũng có thể chứng đắc để chủ động sự vãng sanh theo ý muốn, nhưng sự chứng đắc 
này chỉ dành cho hàng Bồ-Tát, chư vị thượng căn thượng trí, còn hàng phàm phu hạ căn 

nhờ quyết chí thực hiện đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh cũng có cơ hội vãng sanh thành bậc bất 

thoái chuyển. Đây là một điều kiện vô cùng quý báu đối với hàng phàm phu nghiệp nặng 

có cơ duyên thành tựu trong một đời này. Nên nhớ là một đời này thôi nhé, không phải đời 
sau. Người nào muốn đợi đến đời sau thì không đúng với pháp tu này. Phải quyết một đời 

này vãng sanh. Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc đồng nghĩa với thành tựu đạo quả đấy.  

(b): Người hạ căn có đủ Tín-Nguyện-Hạnh vẫn được đới nghiệp vãng sanh. Tự lực 

chỉ có hàng thượng căn mới có thể thực hiện được, hàng hạ căn thì vô phương.   

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đây gọi là cái quyền lợi tối thắng cho hàng phàm phu 

đấy. Nếu từ bỏ cái quyền lợi này, thì tự ta phải đoạn sạch nghiệp-hoặc để chứng đắc. Đoạn 

nghiệp khó lắm đấy chư vị ơi!... Không dễ đâu nhé. Không biết chư vị nghĩ sao, chứ chính 

Diệu Âm này khi nghĩ việc đoạn sạch nghiệp chướng mà hãi kinh lo sợ. Trong Kinh Địa-
Tạng, Phật nói nghiệp chướng của chúng ta năng địch Tu-Di, nghĩa là lớn như núi Tu-Di. 

Trong Kinh Hoa-Nghiêm Phật dạy, nghiệp chướng của chúng ta, nếu có hình tướng thì 

không trung này bị niêm chặt rồi!...  

Người phàm phu mà đòi phá nghiệp thì có khác gì như hành động lấy tay trần trụi 

này mà quào lở cái khối đá lớn như núi Tu-Di. Chắc chắc không nổi rồi!... Phá không nổi 

thì khối đá vẫn dính chặt trên vai. Người đeo khối nghiệp nặng nề như vậy mà muốn bơi 
qua biển khổ sanh tử luân hồi mênh mông được chăng? Ồ!... Bước một bước thì chìm lỉm. 

Vô lượng vô biên chúng sanh không chịu lượng lấy sức mình, hàng hạ căn mà cứ muốn 

thực hiện những pháp tối diệu dành riêng cho chư Thượng Thiện Nhân, nên đành chịu chết 
chìm dưới đáy đại dương, đời đời kiếp kiếp chịu nạn là vậy đấy!...  

Cho nên, người hạ căn có đầy đủ Tín-Hạnh-Nguyện vẫn có thể được đới nghiệp vãng 

sanh, đây là điều vô cùng quan trọng, vô cùng quý báu. Tại sao còn đầy nghiệp chướng mà 
người phàm phu như chúng ta lại được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc vậy? Khi trả 

lời nghi vấn này, chư Tổ thường ví dụ, dẫu cho một hạt cát rất nhỏ liệng xuống biển vẫn 

phải bị chìm, nhưng dẫu cho một khối đá thật lớn đem để trên con thuyền, khối đá vẫn 
được chở qua bờ kia một cách dễ dàng. Cách ví dụ này rất hay.  

Chúng ta đới nghiệp vãng sanh chính là nhờ đại nguyện của đức Phật A-Di-Đà chở ta 

qua bờ giác, chứ không phải tự ta bơi qua biển khổ. Một hạt cát liệng xuống biển thì bị 
chìm ngay, nhưng một khối đá rất lớn để trên thuyền, khối đá vẫn được chở đi bình 

thường. Trên lưng chúng ta mang một khối đá rất nặng, nếu tự bơi lấy, chúng ta bơi không 

nổi, nhưng mạnh dạn leo lên thuyền, chúng ta có quyền ngồi dựa khối đá đó mà nghỉ và 
con thuyền nhẹ nhàng chở chúng ta qua bờ kia. Đạo lý là như vậy đó. Đây là cái quyền lợi 

tối thắng dành cho những người biết đới nghiệp vãng sanh vậy.  

Còn tự lực tu chứng, được không chư vị? Hàng thượng căn có thể làm được, còn hạ 

căn như chúng ta thì vô phương. Thật sự vô phương!... Nhiều người vì chưa có duyên biết 

qua pháp đới nghiệp vãng sanh một đời bất thoái thành Phật, nên cứ nghĩ tu hành thì phải 

tìm cách tận trừ nghiệp chướng để chứng đắc, hoặc mông lung hơn, làm chút thiện để 
hưởng phước. Chứng đắc hoặc hưởng phước lợi gì đây, trong khi hàng phàm phu thì tham, 

sân, si, mạn… ngày ngày chồng chất lên nhau, nghiệp chướng càng ngày càng nặng!... Tu 



120 

 

hành không hợp căn cơ, thành ra đời đời, kiếp kiếp vẫn mãi mãi vướng trong vòng sanh tử 

luân hồi đọa lạc.   

Cho nên, một khi biết được đạo lý đới nghiệp vãng sanh rồi, xin chư vị hãy mừng vui 

và bám cho chặt cơ hội này nhé. Đừng vì một lý do gì khác mà rời ra, oan uổng lắm đó!... 

Mất cơ hội này nhất định không dễ gì tìm được cơ hội thứ hai để thực hiện mộng giải thoát 
đâu nhé.  

(c): Vãng sanh là theo nguyện lực mà sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo, còn 

tự lực là do diệt nghiệp để chứng qua từng cảnh giới một mà tiến lên.   

Đúng không? – (Đúng). Đấy, vấn đề càng lúc càng rõ ra, giúp cho chúng ta nhận thức 

chính xác thế nào gọi là đới nghiệp vãng sanh, thế nào gọi là tự lực tu chứng. Vãng sanh là 
theo nguyện lực mà sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nguyện lực của ai đây? Một là nguyện 

lực độ sanh của đức Phật A-Di-Đà, gọi là “Tha-Lực”. Hai là nguyện lực của chính mình 

tha thiết muốn trở về Tây Phương Tịnh-Độ, gọi là “Tự-Lực”. Hai nguyện lực hợp lại đưa 

mình vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nguyện lực của đức A-Di-Đà luôn luôn sẵn 
sàng tiếp dẫn tất cả chúng sanh muốn sanh về nước của Ngài. Nếu chúng sanh quay mặt 

đi, không chịu về với Phật, thì không thể nào được vãng sanh, thành ra nguyện lực của 

Phật đành phải hững hờ không cứu chúng sanh được.  

Chúng sanh vì không hiểu đạo lý vãng sanh, nên hững hờ với đại nguyện của đức A-

Di-Đà, thành ra vô lượng vô biên chúng sanh không được vãng sanh thoát vòng sanh tử, 

cứ tiếp tục bị đọa lạc, chịu khổ nạn thật kinh khủng quá!...   

Chư vị nhớ cho, ách nạn của chúng ta lớn lắm! Ngay như tại Việt Nam của chúng ta 

dân số hiện giờ trên 90 triệu người, có những thông tin cho biết rằng, nội các chứng bệnh 
ung thư thôi hàng ngày đã giết hại gần vài trăm người rồi. Còn những bệnh khác nữa, tiểu 

đường, tim mạch, tai biến, v.v… hàng ngày đang hùa nhau giết chết quá nhiều người mà 

chúng ta không hề hay biết!... Hiện tại bây giờ dẫu cho có nhiều ban hộ niệm đang âm 
thầm giúp người vãng sanh, hàng ngày đều có tin một vài người vãng sanh. Đây cũng là 

những nguồn tin đầy an ủi, nhưng dù sao vẫn là con số quá nhỏ so với hàng trăm, hàng 

ngàn người hàng ngày bị chết, chịu cảnh đọa lạc thương đau.  

Vậy thì, hỡi ai là người có lòng lo lắng cho đồng bào, có tình thương đối với nhân 

loại, xin hãy cố gắng vận động Pháp Hộ-Niệm cho mạnh lên, mong cho mọi người cùng 

biết đến. Pháp Hộ-Niệm lan rộng đến đâu, con người có cơ duyên được cứu độ đến đó. 
Hãy nuôi tâm nguyện cứu khổ cứu nạn chúng sanh, cứu được người nào mừng cho người 

đó. Chư vị ơi!... Đây chính là lòng từ bi chân chính đấy. Nghĩ mà tội nghiệp cho con người 

bị đọa lạc chịu quá nhiều khổ đau. Có khi nào chư vị cảm thấy thương xót đến rơi nước 

mắt không?!...  

Chư vị thử nghĩ đi, nội nước Việt Nam chúng ta thôi, mỗi ngày có hàng trăm người, 

thậm chí có đến hàng ngàn người bị chết chịu đọa lạc rồi, thì cả trên thế giới ở quả địa cầu 
này, một ngày phải chăng có hàng triệu người chết không chư vị? Khổ nạn, đọa lạc, đau 

thương triền miên, triền miên… Kinh khủng lắm!.. Đau lòng vô cùng phải không?!...  

Chính vì thế, những vị đã giác ngộ ra Phật pháp nhiệm mầu thì thường xuyên khổ 

công thuyết kinh giảng đạo, cầu cho người người cùng thức tỉnh ra cơ hội giải thoát quý 

báu này mà sớm phát tâm niệm Phật cầu vãng sanh để trở về Tây Phương Tịnh-Độ thành 

tựu đạo quả. Thế nhưng, chúng sanh kiên cường nan điều nan phục thật không phải dễ độ 



121 

 

đâu. Ví dụ như ở đây, chung quanh chúng ta đâu có được bao nhiêu người nghe? Chuyện 

vãng sanh thành đạo chúng ta nói nhiều lắm rồi, nói lên nói xuống, nói ra nói vào, mục 

đích cũng chỉ nhắc nhở nhau, tha thiết mọi người cùng giác ngộ ra đường tu hành giải 
thoát. Ấy vậy mà có được mấy người quyết lòng tin tưởng, quyết chí vãng sanh? Oan uổng 

thay!... Tội nghiệp thay!...  

Vậy thì, tự mình phải thương yêu lấy huệ mạng của mình mà cố gắng lên nhé chư vị.  

Nên nhớ, được vãng sanh là nhờ nguyện lực, chính lòng tha thiết nguyện vãng sanh đóng 

một vai trò vô cùng quan trọng. Chư vị phải tha thiết mong muốn trở về Tây-Phương Cực-

Lạc. Lòng đại từ đại bi của đức Phật A-Di-Đà, Ngài mở ra một pháp môn phương tiện vô 
cùng dễ dàng và vi diệu để cứu độ tất cả chúng sanh. Ngài đang mong đợi để tiếp độ tất cả 

những ai tha thiết muốn trở về với Phật. Hãy thành tâm, chí thành, chí thiết thực hiện đúng 

tông chỉ pháp môn thì tự nhiên nguyện lực này sẽ có hiệu lực. Chúng ta được thoát vòng 
sanh tử luân hồi nhờ chính nguyện lực này. Đây là pháp tu theo nguyện vãng sanh, chứ 

không phải theo nghiệp thọ nạn nữa.   

Còn tự lực tu chứng là các pháp diệt nghiệp để bước lên từng cảnh giới một. Diệt 

được một số nghiệp, tăng lên một cấp. Từng cấp từng cấp tiến lên. Đi theo đường này, 

hành giả phải cố gắng tinh tấn từ đời này qua đời khác, kiếp nọ qua kiếp kia, bất thoái để 

tiến lên, thời gian phải tính từng đại A-Tăng-Kỳ kiếp. Thực sự, chỉ có người căn tánh 
thượng thượng mới có thể thành tựu ở đường này, còn hàng chúng sanh hạ căn phàm phu 

trí mê nghiệp nặng thì thôi chịu thua, đời đời mãi tiếp tục tạo nghiệp, một đời sẽ khổ hơn 

một đời.  

Phân tích ra chúng ta mới thấy rõ ràng điểm khó điểm dễ của các pháp môn tu hành, 

nhiều khi khác nhau một trời một vực.  

(d): Vãng sanh là đi thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc để thành đạo nên nhanh chóng.  

Tự lực là phải tự vượt qua nhiều thử thách khó khăn nên thời gian rất lâu dài. 

Đúng không? – (Đúng). Chư vị nghĩ thử, một đường rất ngắn, một đường rất dài, đi 

đường nào sớm tới đích đây? Đi con đường ngắn phải sướng hơn chứ, phải đỡ vất vả hơn 

chứ, đúng không? Trong tất cả các pháp môn tu, đối với hàng hạ căn phàm phu, thì Pháp 

Niệm Phật Vãng Sanh Tây-Phương Cực-Lạc là đường ngắn nhất, vững vàng nhất, cụ thể 
và thực tế nhất.  

Một người mê mờ từ vô lượng kiếp đã tạo nên tội lỗi sâu nặng, nay biết thành tâm 

sám hối, quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh vẫn được sanh về Tây-Phương Cực-Lạc theo 

diện “Sám Nghiệp Vãng Sanh”. Với đặc ân này, nhiều khi do cái tinh thần sám hối mạnh 

mẽ mà người niệm Phật được vãng sanh phẩm vị rất cao. Còn một người có nghiệp nặng 

như vậy, nhưng lại phát lồ sám hối, rồi lo tu hành để tiêu trừ nghiệp chướng, vô tình lại 
chuyển qua một hướng tu khác. Sám hối nghiệp chướng là không tạo nghiệp nữa, còn tiêu 

trừ nghiệp chướng là quay về trong quá khứ để đánh phá với nghiệp chướng. Không ngờ 

rằng, nghiệp chướng lớn như núi Tu-Di. Đánh nghiệp này lôi ra nghiệp khác, trùng trùng 
nghiệp chướng do duyên này mà khởi ra. Do đó, đấu tranh với nghiệp chướng, hàng phàm 

phu phải chịu thua thiệt nặng nề. Hiểu được đạo lý này, mới thấy rằng, tự lực vượt qua 

sanh tử luân hồi có quá nhiều thử thách khó khăn, chính ta thắng không nổi.  

Vậy thì, tại sao không theo đại nguyện của đức A-Di-Đà Phật mà vãng sanh thành 

đạo? A-Di-Đà Phật đã thề rằng, dẫu cho một chúng sanh nghiệp chướng sâu nặng tới đâu, 

nhưng khi nghe được danh hiệu của Ngài mà phát tâm tin tưởng, vui vẻ niệm danh hiệu 



122 

 

Ngài cầu sanh về nước Ngài, dẫu cho 10 niệm mà không được vãng sanh Ngài thề không 

giữ ngôi Chánh-Giác. Đây là cơ hội cho chúng ta giải thoát, còn chờ gì nữa đây?  

Mong chư vị vững tâm, vững chí đi cho tới Tây-Phương Cực-Lạc để một đời này 

thành đạo. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  
 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 124) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Chúng ta đang phân tích sự khác nhau giữa “Đới Nghiệp Vãng Sanh” và “Tự Lực Tu 

Chứng”, đây là một vấn đề khá lớn. Trong Phật Giáo có hai hệ phái tu học chính, một là tự 

lực tu chứng, hai là nương theo đại nguyện của đức Phật A-Di-Đà vãng sanh về thế giới 

Tây-Phương Cực-Lạc trở thành bậc bất thoái chuyển thành Phật. Hai phương pháp này, về 

lý đạo quán xét cho đến cùng thì tương đồng nhau, nhưng về sự đạo thì phương pháp tu 

hành có chỗ khác nhau.  

Đường tự lực tu chứng là chính mình đem hết năng lực của mình ra tự giải quyết tất 

cả những vấn nạn về nghiệp chướng, về oán thân trái chủ, về tình chấp… Nói chung là tự 

hóa giải tất cả những vấn đề vướng mắc để giải thoát tâm linh, nói theo Phật Giáo là trở về 

Chơn-Tâm Tự-Tánh. Hành trình này tự mình đi lấy. Chứng đắc một phần lợi lạc một phần, 

chứng đắc mười phần trọn vẹn, mình thành Phật. Đường tu hành này lý thuyết thì hay, 

nhưng thực tế thì vô cùng khó khăn, nhứt định đối với hàng phàm phu như chúng ta thì vô 

phương thành tựu.   

Còn đường tu vãng sanh trở về Tây-Phương Cực-Lạc không phải là chứng đắc để tự 

thành tựu, mà là pháp “Tùng Nguyện Vãng Sanh”, chúng ta được trở về cõi nước Tây-

Phương Cực-Lạc là theo cái nguyện ước muốn vãng sanh về đó, ứng hợp với đại nguyện 

độ sanh của Đức Từ Phụ A-Di-Đà mà được tiếp độ vãng sanh. Hành giả niệm Phật dùng 

lòng thành kính, tin tưởng niệm câu A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh, đúng theo tông chỉ của 



123 

 

Pháp Môn Niệm Phật mà được thành tựu ước nguyện. Tông chỉ này được ví như một tín 

hiệu, người nào làm đúng cái tín hiệu, thì tự nhiên nhận được mọi hiệu ứng. Ví như một 

chiếc máy TV, trong đó có rất nhiều đài, hễ mở đúng tần số của một đài thì tự nhiên bắt 

được làn sóng của đài và sẽ thấy rõ được mọi hình ảnh trong đài đó. 

 Pháp Niệm Phật không phải về Tây-Phương Cực-Lạc là chúng ta chứng liền ngôi 

Phật Vị, nhưng về cảnh giới đó chúng ta không còn sanh tử nữa, không còn thoái vị nữa. 

Không còn chết, không còn sanh nữa, trước sau vẫn chỉ là một đời an vui cực lạc, được sự 

gia trì của A-Di-Đà Phật và chư Phật trên mười phương pháp giới mà một đời thành tựu 

ngôi vị Phật. Nhân dân của thế giới đó toàn là Bồ-Tát bất thoái, nên vãng sanh xong chúng 

ta đương nhiên làm bạn lữ với chư vị Bồ-Tát, các Ngài hướng dẫn chúng ta, dạy dỗ chúng 

ta. Chúng ta tiếp tục tu hành, nhưng không phải tu với hàng phàm phu nghiệp chướng sâu 

nặng như tại cõi Ta-Bà này, mà tu với chư vị Đại Bồ-Tát, bên cạnh đó chư Phật cũng ở 

bên cạnh chúng ta. Chư Phật thì ở trong Thường-Tịch-Quang Tịnh-Độ. Chư Bồ-Tát thì ở 

trong Thật-Báo Trang-Nghiêm Độ, chúng ta thì ở Phàm-Thánh Đồng-Cư Độ, 9 Phẩm 4 

Độ ở chung một nơi, các Ngài ở bên cạnh chúng ta, tay trong tay cùng nhau tu tập. Thành 

ra là chúng ta tu hành chung với Bồ-Tát. Tu hành chung với Bồ-Tát thì ta là bạn lữ với Bồ-

Tát. Bạn lữ với Bồ-Tát thì ta cũng là Bồ-Tát. Các Ngài đều là Bồ-Tát Bất Thoái, thì chính 

ta cũng chứng được bậc Bất Thoái Chuyển vậy.   

Hôm nay xin mở trang 52, câu (e): Vãng sanh là nhờ Phật lực tiếp độ nên dễ. Tự lực 

phải đoạn sạch nghiệp chướng để thoát tam giới nên rất khó.   

Đúng không chư vị? – (Đúng). Vãng sanh là nhờ Phật lực tiếp độ, đây là tu đường 

đới nghiệp thành tựu. Tự lực không phải là đới nghiệp mà phải đoạn sạch nghiệp chướng 

của mình. Phàm phu hạ căn chúng ta không đủ năng lực để làm việc này, nên đối với vấn 

đề tự lực đoạn sạch nghiệp chướng để thoát vòng tam giới quá khó, quá khó!... 

Điểm đầu tiên chúng ta phân tích ở đây, một là đường dễ, hai là đường khó.  Đường 

dễ trong kinh Phật gọi là “Dị Hành, Dị Đắc”. Đường khó gọi là “Nan Hành, Nan Đắc”. 

Thì Pháp Môn Niệm Phật được Phật dạy là pháp dễ hành dễ chứng, rộng độ chúng sanh. 

Chư Tổ đều tuyên dương là pháp môn rất dễ hành, thích hợp cho chúng sanh trong thời 

mạt pháp này. Ngài Thiện-Đạo Đại Sư, Tổ thứ hai Tịnh-Độ Tông Trung Hoa, khi ngộ ra 

đạo pháp, Ngài nói câu này: “Sở dĩ Như-Lai hưng xuất thế, duy thuyết Di-Đà bổn nguyện 

hải”. Một vị Tổ Sư khi nói lên một lời nào, các Ngài luôn luôn cẩn trọng, không thể tự 

động phát ngôn đâu.  

Tất cả các Đức Phật Như Lai thị hiện xuống cõi nhân gian trong thời này thuyết kinh 

hành đạo, với mục đích là sau cùng nói lên cái đại nguyện độ sanh của đức A-Di-Đà Phật 

cho chúng sanh biết. Tại sao vậy? Vì nương theo nguyện hải độ sanh của đức Phật A-Di-

Đà là pháp dễ hành, mà sự thành tựu thì vô cùng vi diệu. Người nào thành tâm, tin tưởng 

thực hành đều có thể được đắc đạo. Đắc đạo ở đây có nghĩa là được vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc, thoát ly sanh tử luân hồi, bắt đầu từ đó không còn thoái lui nữa, cứ tiến 

thẳng tới quả vị Phật luôn. Vãng sanh xong thì không đắc cũng đắc, không chứng cũng 

chứng, yên chí không còn lo lắng gì nữa. Thật là đường tu dễ hành, dễ chứng vậy.  



124 

 

Vì thệ nguyện độ sanh của đức A-Di-Đà Phật quá vĩ đại, bao trùm pháp giới nên 

được gọi là “Nguyện Hải” và được tất cả mười phương, ba đời chư Phật trên pháp giới đều 

ủng hộ, gia trì cho nguyện hải này. Pháp-Tạng Tỳ-Kheo khi còn ở nhân địa tu hành phát ra 

48 đại nguyện độ sanh và thề rằng, nếu đại nguyện của Ngài không được tất cả ba đời 

mười phương chư Phật ủng hộ thì Ngài không thành Phật. Nay Ngài đã thành Phật 10 kiếp 

rồi, thì đại nguyện này đã viên mãn.  

Được mười phương ba đời chư Phật ủng hộ, thì vị Phật nào thị hiện xuống dưới nhân 

gian, nói nhiều kinh, giảng nhiều lý đạo cứu độ chúng sanh. Đến khi thấy cơ duyên thành 

Phật thành thục, thì chư Phật sẽ nói thẳng đến Pháp Niệm Phật A-Di-Đà cầu vãng sanh 

Tây-Phương Cực-Lạc để cho chúng sanh một đời thành tựu đạo quả. Lời dạy của Ngài 

Thiện Đạo nói rõ rằng, điểm cuối cùng của tất cả chư Phật trên mười phương là khuyên 

chúng sanh niệm A-Di-Đà Phật trở về Tây-Phương Tịnh-Độ, chúng ta cần nên hiểu thấu 

đạo lý này. Sở dĩ có điều này vì nguyện hải độ sanh của đức A-Di-Đà Phật quá viên mãn, 

tất cả chúng sanh đều có thể tu hành dễ dàng, thành tựu tối thắng. 

(f): Còn nghiệp thì phải trả, không có chuyện đới nghiệp vãng sanh.  

Đúng hay sai? – (Sai). Nhiều người nghĩ rằng, còn nghiệp phải trả nghiệp, không có 

chuyện còn nghiệp mà được vãng sanh thành đạo. Chư vị nghĩ thử sự suy nghĩ này có 

đúng lắm không?... Thực ra, lời này không phải không có lý đâu. Còn nghiệp phải trả 

nghiệp là đối với người tự chọn con đường tự lực tu chứng, chứ không nương theo đại 

nguyện của đức A-Di-Đà để vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Họ nghĩ rằng có làm có 

chịu, có nhân có quả, vấn đề nhân quả của chính mình phải tự mình giải quyết lấy. Nhưng 

không ngờ rằng, bên cạnh sức lực cố gắng của mình còn có lực gia trì của chư Phật. Tự lực 

của chính mình, dù tốt tới đâu, cũng không thể nào sánh bằng lực gia trì của chư Phật trên 

mười phương được.  

Xin thưa với chư vị, cho rằng còn nghiệp thì phải trả nghiệp, nên người tu hành mới 

quyết định đối đầu với nghiệp chướng. Đây là người có chí khí rất vững mạnh, có nghị lực 

thật kiên cường, ngày nào đạt được tới chỗ nghiệp sạch tình không thì được giải thoát tam 

giới, thoát vòng sanh tử, trọn vẹn nguyện ước, còn nếu không đạt được, thì đành phải kẹt 

mãi trong sáu đường luân hồi, đời đời kiếp chịu khổ nạn. Thực sự nguyện ước này không 

phải dành cho hàng phàm phu chúng ta. Trên thực tế, có rất nhiều hiện tượng vãng sanh đã 

xảy ra khắp nơi, nên lời nói: “Còn nghiệp thì phải trả, không có chuyện đới nghiệp vãng 

sanh” không đúng lắm.  

Hòa Thượng Tịnh-Không nói rằng, nếu không có đới nghiệp vãng sanh, thì ở cõi 

Tây-Phương Cực-Lạc chỉ có một mình đức A-Di-Đà Phật. Chúng ta cầu về nơi chốn buồn 

chán đó làm chi?… Thành ra có lần có người đến lý luận rằng không có chuyện đới nghiệp 

vãng sanh, thì Ngài trả lời:  

- Thì ông đừng đi vãng sanh. 

- Tại sao vậy? 

- Vì tới đó làm chi? Nơi đó chỉ có một mình A-Di-Đà Phật ở, cảnh giới buồn hiu, đâu 

có vui sướng gì mà tới đó?...  



125 

 

Đúng không chư vị? Nếu bảo rằng không có đới nghiệp thì chỉ có A-Di-Đà Phật mới 

hoàn toàn hết nghiệp, chứ còn như các Ngài Đẳng-Giác Bồ-Tát vẫn còn một phẩm nghiệp 

Sanh-Tướng Vô-Minh chưa phá. Chư vị Bồ-Tát khác từng cấp, từng cấp vẫn còn nhiều 

phẩm Sanh-Tướng Vô-Minh thì làm sao họ có tư cách tới được Tây-Phương Cực-Lạc. Ví 

dụ, Sơ Trụ Bồ-Tát thì chỉ mới phá 1 phẩm Sanh-Tướng Vô-Minh, chứng được 1 phần 

Pháp Thân, còn tới 41 phẩm nữa. Thập Trụ Bồ Tát phá được 10 phẩm, còn 31 phẩm nữa, 

v.v… Biết bao giờ phá hết để vãng sanh đây? Còn chư A-La-Hán thì xa vời vợi, vì phải 

phá nghiệp Trần-Sa trước khi chạm đến nghiệp Vô-Minh thì làm sao đây?...  

Cho nên thực tế phải có đới nghiệp, chỉ có đới nghiệp ít hay nhiều mà thôi. Người 

phàm phu hạ căn nghiệp chướng quá nặng thì đới nghiệp nhiều, sanh về hạ phẩm. Người 

trung căn đới nghiệp ít hơn, có thể sanh về trung phẩm. Người thượng căn, chư Bồ-Tát 

nghiệp chướng rất nhẹ, sanh về thượng phẩm. Thượng-Trung-Hạ phẩm tam bối ở chung 

một nơi, chư đại Bồ-Tát là bạn lữ, các Ngài giúp đỡ, gia trì cho chúng ta, khai thị bứng tất 

cả cội rễ của nghiệp chướng trong tâm ra. Một khi đã vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, 

đại nguyện của đức A-Di-Đà Phật đã cắt đứt tất cả các nẻo sanh tử luân hồi, nghiệp 

chướng không còn có tác dụng lôi ta vào vòng sanh tử luân hồi nữa, từ đó ta cứ tiến thẳng 

đến ngôi Vô-Thượng Chánh-Đẳng Chánh Giác, tự nhiên ta chứng được bậc Bất Thoái 

Chuyển thành Phật.  

Còn ở cõi Ta-bà này, sinh ra trong thời mạt pháp của đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật, ai 

có khả năng bứng được cội rễ nghiệp chướng cho ta đây? Nếu sinh ra trong thời Đức Thế-

Tôn còn tại thế, người có duyên nhờ thần lực của Ngài mới có hiện tượng này xảy ra. Như 

trong kinh Phật kể lại, rất nhiều trường hợp một người chỉ cần được Phật khai thị thì liền 

chứng đạo. Ví dụ ông Vô-Não, một đời mê muội, nghe lời tà đạo giết người vô cùng tàn 

bạo, phải giết cho đủ số 1.000 người để chứng đắc?... Tiếng ác vang ra, không một ai dám 

tới vùng đó, sau cùng định giết đến mẹ của mình cho đủ số, nhưng ông vẫn còn một chút 

tình thương mà chập chờn do dự. Gặp đúng lúc Đức Thế-Tôn đi ngang qua, ông liền bỏ 

qua người mẹ và rượt theo Đức Thế-Tôn để giết…  

Một người tàn ác như vậy, nhưng khi đối diện với Đức Thế-Tôn, chỉ cần Phật khai thị 

một lời khiến cho ông Vô-Não tức thời giác ngộ, liền buông đao xuống, phát tâm xuất gia 

tu hành cầu giải thoát. Tại sao vậy? Vì Phật có năng lực bứng tất cả những cội rễ tội 

chướng trong tâm của ông Vô Não này ra ngoài. Một lời khai thị của Phật có thể làm cho 

chúng sanh khai ngộ ra Chơn-Tâm Tự-Tánh vậy.  

Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc cũng như vậy đấy. Chư Đại Bồ-Tát quán chiếu 

được những vướng chấp từ trong tâm chúng ta, chư Phật biết trong tâm của chúng ta có 

những gì, một lời khai thị của các Ngài có thể bứng tất cả cội rễ của nghiệp chướng, giúp 

ta khai mở Chơn-Tâm liền trở thanh bậc Giác-Ngộ. Đã giác ngộ trở về Tự-Tánh rồi thì 

nghiệp chướng đâu còn vướng chấp nữa. Chư Tổ dạy, vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc 

không đắc cũng đắc, không chứng cũng chứng là vậy đó.  

(g): Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc không phải chứng đắc mới được vãng sanh. 

Tự lực tu chứng phải tự mình chứng đắc mới được.   



126 

 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nó khác ở chỗ, một đàng không cần chứng đắc mà 

được vãng sanh, còn một đàng thì phải tự mình chứng đắc mới được thành tựu, mà sự 

chứng đắc ở đây chắc chắn phải tu chứng từng cấp, ví dụ như đi học phải xong lớp 1, rồi 

đến lớp 2, từng cấp, từng cấp đi lên. Còn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì không 

cần chứng từng cấp như vậy. Cứ giữ vững Tín-Nguyện-Hạnh thì được vãng sanh. Vãng 

sanh xong thì bây giờ không chứng lúc đó cũng sẽ chứng, bây giờ không đắc lúc đó cũng 

sẽ đắc. Thành ra, Pháp Môn Niệm Phật vãng sanh Tịnh-Độ đặc biệt không đắc mà đắc, 

không chứng mà chứng, đường tu dễ dàng, thẳng tắt.  

Còn tự lực tu chứng từng cấp tiến lên thực sự không dễ đối với hàng phàm phu. Một 

người nếu thật sự khai tâm giác ngộ có thể tu chứng thực, còn thường khi chỉ vì mê lầm 

vọng tưởng mà thấy rằng chứng đắc. Hầu hết chỉ là những cảnh giới giả huyễn. Rất nhiều 

trường hợp có người tự cho là chứng đắc, nhưng thực sự chỉ sự chứng đắc giả. Tham chấp 

vào đó để tự dẫn độ mình đến chỗ đại nạn. Chứng giả gọi là vọng chứng, giả chứng, tất cả 

đều do tâm trí mê mờ, vọng tưởng sai lầm, không chịu giữ hạnh khiêm cung để sám hối tu 

sửa mà sinh ra như vậy. Khi phân tích giữa pháp vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc và 

pháp tự lực tu chứng, ta thấy rõ có nhiều điểm khác nhau khá tế vi. 

Chúng ta đang tu tập theo đường niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ là đúng hợp lời 

của Đức Thế-Tôn dạy cho những người phàm phu trong thời mạt pháp này một đời có thể 

thành tựu đạo quả. Mong chư vị chú ý, vững tâm đi cho đúng cho thẳng vậy. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 125) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Đới nghiệp vãng sanh và tự lực tu chứng, phương pháp nào cũng có thể đưa chúng ta 

đến chỗ thành tựu, nhưng hành trì có sự khác nhau: Một là dễ, hai là khó. Một là nhanh, 

hai là chậm. Một là nhiều người được vãng sanh, hai là chỉ có chư vị thượng căn thượng 

trí mới thực hiện được sự chứng đắc. Khi đã thành tựu tới điểm tột cùng thì tương đồng 

nhau, nhưng đới nghiệp vãng sanh có điểm tối ưu là người phàm phu mà có thể thành tựu 

được đạo nghiệp trong một đời này. Xin chư vị mở trang 52: 



127 

 

(h): Đới nghiệp vãng sanh thành tựu do Tín-Nguyện-Hạnh. Tự lực tu chứng thành 

tựu do đoạn hết nghiệp-hoặc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đới nghiệp vãng sanh là còn nghiệp mà được vãng 

sanh, vãng sanh thì thành tựu đạo quả. Sự thành tựu này do lòng tin, sức nguyện và cố 

gắng chấp trì niệm câu A-Di-Đà Phật. Đây là đường tu dễ hành. Tự lực tu chứng thành tựu 

do đoạn hết nghiệp chướng. Vấn đề đoạn hết nghiệp chướng này truân chuyên lắm, khó 

khăn lắm. Thực ra, nếu nói về đoạn trừ nghiệp chướng, chúng ta nên bàn đến hai phương 

cách: Một là “Phục Đoạn”, hai là “Diệt Đoạn”. Phương pháp của người Niệm Phật cầu 

sanh Tịnh-Độ là “Phục Đoạn”. Phương pháp của người tự lực tu chứng là “Diệt Đoạn”. 

Xin phân tích sự khác nhau như sau:  

“Phục Đoạn Nghiệp Chướng” là nén nghiệp chướng lại, đè nghiệp chướng xuống, 

không để cho nghiệp chướng tự do gây tác hại. Việc này thường được chư Tổ ví dụ như 

hành động lấy đá đè cỏ, bụi cỏ bị đè dưới khối đá không thể mọc lên được. Nếu dở khối đá 

lên thì cỏ sẽ mọc lại, còn tiếp tục đè xuống thì bụi cỏ sẽ bị kềm chế. Phục nghiệp là nghiệp 

chướng đang bị đè xuống, chưa có cơ hội phát tác. Đối với Pháp Niệm Phật, khoảng thời 

gian nghiệp chướng không thể tự do hiện hành, thì hành giả niệm Phật đã vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc rồi. Đây gọi là “Đới Nghiệp Vãng Sanh”. Dễ dàng, vi diệu chính là ở chỗ 

này vậy.  

Còn “Diệt Đoạn Nghiệp Chướng” là chỉ cho hành động quyết tâm tiêu trừ cho đến 

lúc nghiệp chướng sạch tận. Ví như diệt cỏ phải diệt cho tận gốc, nhổ cho sạch rễ, không 

để sót lại một chút xíu nào. Nếu không dày công chịu khó đào bới thu thập cho sạch từng 

khúc rễ nhỏ lẫn lộn dưới đất sâu, thì công sức trở thành luống uổng. Nhưng thực tế thì 

sao? Dù cho có thu lượm sạch sẽ từng đoạn gốc rễ nhỏ đi nữa, thì những hạt giống cỏ dại 

nhỏ li ti đã trộn chung vào đất lâu rồi, làm sao có thể thu nhặt được? Còn mầm giống ở đó, 

thì chắc chắn cỏ dại sẽ có ngày mọc lên. Khó khăn dày đặc vẫn còn chờ ở tương lai!... Như 

vậy, muốn tận diệt nghiệp chướng thật sự là cả một sự thử thách quá cam go đối với hạng 

người phàm phu hạ căn còn tràn đầy nghiệp chướng như chúng ta!...  

Chính vì thế, phương pháp đới nghiệp vãng sanh có nhiều ưu điểm. Phục nghiệp dễ 

thực thi, diệt nghiệp quá khó khăn!... Chính vì thế, hàng hạ căn phàm phu nên ứng dụng 

pháp phục nghiệp, đới nghiệp vãng sanh thì đường tu hành mới có cơ duyên thành tựu. 

Hiệu quả của pháp môn này thực sự đã có sự chứng minh rõ rệt, đó chính là hiện tượng 

vãng sanh, vô số người ra đi lưu lại tướng lành bất khả tư nghì xảy ra thường xuyên ở 

khắp nơi. Rõ ràng có sự minh chứng rằng, hàng phàm phu vẫn được giải thoát. Rõ ràng có 

sự minh chứng rằng, Phật pháp quá vi diệu, rộng độ chúng sanh. 

Nói tóm lại, hàng hạ căn nghiệp chướng sâu nặng cần phải biết tuyển chọn pháp tu 

thích hợp với căn cơ mới hy vọng hưởng được sự lợi lạc thiết thực. Cụ thể, trong lúc 

chúng ta tu tập, hãy cố gắng buông xả chấp trước, tập xem nhẹ những điều chướng tai gai 

mắt của thế nhân đi để giảm bớt phiền não của chính mình. Hãy niệm câu A-Di-Đà Phật 

lên để bao phủ những điều khó chịu, bất như ý. Nên nhớ cho, tại cõi ngũ trược ác thế này 

không dễ gì tìm ra được một chỗ hoàn toàn an tịnh đâu nhé. Vậy thì, cứ lấy câu A-Di-Đà 

Phật mà bao phiền não lại, mà phủ nghiệp chướng đi, để sau cùng chúng ta vãng sanh theo 



128 

 

diện “Đới Nghiệp”. Tín-Nguyện-Hạnh phải đầy đủ. Bây giờ tín tâm đã mạnh, lúc lâm 

chung tín tâm cần phải mạnh hơn. Bây giờ đã tha thiết nguyện vãng sanh, lúc lâm chung 

nguyện vãng sanh phải tha thiết hơn. Hãy chí thành niệm “A-Di-Đà Phật” trong từng cơn 

đau khổ… Tự mình phải cố gắng làm lấy. Khi bệnh yếu, phải kêu gọi đồng tu liên hữu 

thương tình hộ niệm, để giúp mình làm được trọn vẹn Tín-Nguyện-Hạnh, thì vững vàng 

vãng sanh rồi vậy.  

(i): Vãng sanh dành cho người yếu đuối, kém nghị lực. Tự lực mới xứng đáng là kẻ 

trượng phu.  

Đúng không? – (Sai). Tự lực mới xứng đáng là kẻ trượng phu, có chí khí kiên cường 

cũng có lý đấy, vì chỉ có các vị đại trượng phu, thượng căn thượng trí mới có thể thành tựu 

được với các pháp này, chứ hàng phàm phu hạ căn làm sao thực hiện nổi. Người hạ căn 

mà thực hành các pháp tự lực, thì Phật dạy rằng, ức triệu người tu hành khó tìm ra được 

một người thành tựu. Phật đã cảnh cáo như vậy, mà vẫn có người phàm phu quyết lòng tự 

lực để tu chứng, đúng là những người có chí khí kiên cường... Tuy nhiên, về cái tiếng 

“Trượng Phu” thì có danh, còn về mặt thành tựu thì thật sự quá buồn!... Còn nếu đánh giá 

rằng, tu hành theo Pháp Niệm Phật Vãng Sanh Tịnh-Độ chỉ dành cho người yếu đuối, kém 

nghị lực, thiếu tố chất anh hùng thì không ai cấm cản, nhưng về mặt thành tựu thì thực sự 

quá tuyệt vời.  

Riêng Diệu Âm cũng tự thấy rõ mình còn quá yếu đuối, hạ căn trí độn, nghiệp nặng 

chướng sâu… nên mạnh dạn khuyên những ai cùng hàng phàm phu với nhau đừng ham 

chi hai tiếng “Trượng Phu” mà sau cùng nhận lấy thất bại chua cay!... Chúng ta trả lời câu 

này “Sai” là nhắm tới sự thành tựu cuối cùng, chứ không dám tranh phần hơn thua với thế 

gian vậy. 

Lấy sự thành tựu cụ thể ra mà phán xét, người phàm phu hạ căn mà khinh thường 

Pháp Niệm Phật Vãng Sanh, cho đó là yếu đuối, muốn chính mình tự lực tu chứng cho 

ngon lành là một sự sai lầm quá lớn!... Khinh thường nghiệp chướng, dám đem một ít 

công phu tu tập trong một đời ngắn ngủi này mà thách đố với túc nghiệp trong vô lượng 

kiếp quả là một sự bất cẩn, đầy sơ suất!... Chính vì sự sơ suất này, mà khi đối đầu với 

nghiệp chướng ứng hiện, thì ôi thôi, đành ngậm đắng nuốt cay!... Phật dạy, hàng triệu 

người tu hành, tìm ra được một-hai người thành tựu quá khó quá khó là vậy đó. Vậy thì 

đừng nên sơ ý vướng vào cái đại phiền não khinh mạn mà sau cùng đành nhận lấy thất bại 

thảm thương!...  

Ngược lại, những người mạnh dạn tự nhận mình còn yếu đuối, thành tâm nương theo 

đại nguyện của đức A-Di-Đà, quyết niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ, lại cẩn thận chuẩn bị sự 

hộ niệm, đã vãng sanh thành tựu đạo quả quá nhiều quá nhiều. Thật bất khả tư nghì. 

Như vậy, với pháp tu này, về hình thức thì đơn giản dễ tu, về thành tựu thì tối thắng 

viên mãn. Đây chính là một pháp đại tu, đại cứu tinh, có khả năng rộng độ chúng sanh chứ 

không phải là pháp bình thường đâu nhé. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ Phật dạy, chỉ những 

người trong quá khứ đã thật sự tu tích thiện căn phước đức sâu dày rồi mới có thể tin được 

pháp môn này. Người chưa đủ thiện căn phước đức nhất định không thể nào tin nổi, hành 

nổi Pháp Niệm A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh này đâu.  



129 

 

Cho nên nói về căn lành sâu dày thì người niệm Phật thật sự là người vĩ đại. Ngài 

Liên Trì Đại Sư nói, niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc chỉ có người hội đủ thiện 

căn và phước đức mới làm được, đây chính là yếu tố xác định hàng thượng căn thượng trí 

đó. Vậy thì, cho rằng vãng sanh chỉ dành cho người yếu đuối, kém nghị lực là sai lắm vậy.  

(j): Vãng sanh là pháp tu thấp kém, phải chờ tới lúc chết mới được vãng sanh. Tự lực 

cao hơn, tích tắc có thể thành Phật liền.  

Đúng hay sai chư vị? – (Sai). Đây lại thêm một tầng cấp ngã mạn mới!... Có người 

nói rằng, chỉ cần nghe một tiếng gió thoảng qua tai cũng đủ ngộ ra Chơn-Tâm. Ngộ Tâm 

thì kiến Tánh, kiến Tánh thì thành Phật!... Lý luận thì hay quá, nhưng Chơn-Tâm vẫn biến 

đi nơi nào xa vời biền biệt, thực tế vẫn mãi sống với cái vọng tâm vô thường sanh diệt, chờ 

ngày đọa lạc. Chính vì thế, nếu cho rằng, “Niệm Phật vãng sanh là pháp tu thấp kém”, thì 

cách nói này không được thông lắm. Vì sao vậy? Vì chính các Ngài Quán-Âm, Thế-Chí… 

ngày đêm niệm Phật, vì chính các Ngài Phổ-Hiền, Văn-Thù… ngày đêm niệm Phật. Chư 

vị Đẳng-Giác Bồ-Tát mà ngày đêm niệm Phật. Trong kinh Phật nói từ Địa Thượng Bồ-Tát 

trở lên ngày đêm không rời câu A-Di-Đà Phật, ấy thế mà chúng sanh ở đây lại có người 

nói niệm Phật là pháp môn thấp kém. Chư Tổ nói, chư Phật cũng phải niệm Phật để thành 

Phật... Thế thì chúng ta làm sao dám nói niệm Phật là thấp kém!...  

Xin đừng sơ ý khinh thường Pháp Niệm Phật mà phàm phu mãi mãi không thoát khỏi 

cảnh giới phàm phu. Xin hãy thành tâm niệm Phật để thành Phật. Khi thành Phật rồi chư 

vị mới biết thế nào gọi là “Duy Phật dữ Phật phương năng cứu cánh”. Đừng bao giờ khinh 

thường câu A-Di-Đà Phật mà mê mờ vẫn mãi mãi mê mờ, đại nạn vẫn còn đeo đẳng đến 

đời đời kiếp kiếp, không có ngày thoát nạn. 

“Phải chờ cho đến lúc chết mới được vãng sanh”, lâu quá!... Ôi!... Nóng lòng làm 

chi vậy?... Một đời được vãng sanh, thoát vòng sanh tử, thành tựu đạo quả mà lại cho là 

lâu? Còn tu hành phải trải qua vô lượng A-tăng-kỳ kiếp chưa chắc sẽ thành tựu được gì mà 

dám cho là nhanh chóng sao? Phật dạy, ức triệu người tu hành, dễ gì có được một người 

thoát vòng sanh tử. Thế mà dám hy vọng đến sao? 

Vậy thì, hàng phàm phu như chúng ta mà cho rằng “Tự lực thì một tích tắc có thể 

thành Phật liền…” là sai lắm vậy. Chư Phật, Bồ-Tát thị hiện có quyền nói lời này, còn 

mang phận phàm phu mà nói “một tích tắc có thể thành Phật…” thì không phù hợp với 

căn cơ. Quá oan uổng!... Quá vọng tưởng!... Mong chư vị hiểu được đạo lý này mà trân 

quý Pháp Hộ Niệm Niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, đây là con đường dễ 

nhất, thẳng tắt, ngắn nhất, viên đốn nhất đối với chúng ta. Niệm Phật mà còn cẩn thận hộ 

niệm trở thành đại cứu tinh đối với chúng ta. Chư vị nào thành tâm niệm A-Di-Đà Phật là 

đi thẳng về Chơn-Tâm. Chơn-Tâm tự khai mở từ một câu A-Di-Đà Phật. Nếu Chơn-Tâm 

không kịp khai mở ở đây, thì xin hãy chí thành niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ đi, một 

đời này vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, lúc đó không mở cũng được mở, không khai 

cũng được khai, không thành Phật cũng sẽ thành Phật. Đây chính là đường tu vi diệu nhất, 

viên đốn nhất đối với hàng phàm phu chúng ta vậy.  

(k): Vãng sanh là do định số, người nào có số vãng sanh mới được vãng sanh. Tự lực 

là do ý chí kiên cường mà thắng định số.  



130 

 

Đúng không chư vị? – (Sai). Lại sai nữa. Nếu vãng sanh là do định số thì khỏi cần tu 

hành. Vãng sanh là do định số thì không có cả Pháp Niệm Phật nữa đâu. Nếu trên đời này 

tất cả đều do định số cả, thì Phật cũng không khổ công truyền dạy cho chúng sanh 84 ngàn 

pháp môn tu làm chi. Phật dạy rằng: “Vạn pháp duy tâm sở hiện”. Vạn pháp đều do tâm 

tạo. Thành công hay thất bại phải do chính mỗi người tự thực hiện lấy. Như vậy, cho rằng 

vãng sanh là do định số thì không đúng với chánh pháp. Được vãng sanh là do Tín-

Nguyện-Hạnh của hành giả, chứ không phải do định số đâu.  

Một người có đầy đủ thiện căn, đời này đủ sức đi về Tây-Phương Cực-Lạc, nhưng vì 

mê mờ tham chấp gì đó mà muốn lưu lại ở thế gian này, thì mất phần vãng sanh. Một 

người thật sự có thiện căn, nhưng vì không có duyên gặp được câu A-Di-Đà Phật, không 

được ai chỉ điểm cho Pháp Niệm Phật, có tu hành mà còn mập mờ đường giải thoát, cũng 

không thể vãng sanh. Một người có đầy đủ thiện căn như vậy, lại có duyên gặp được 

người khuyên giải chỉ điểm, người ta quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh, người đó được 

vãng sanh. Tất cả đều do duyên. Chư Tổ dạy, do duyên bất đồng mà đưa đến thành tựu 

hay thất bại. Cũng trong cái duyên này, người nào phát tâm tin tưởng, quyết lòng niệm 

Phật cầu vãng sanh, người đó vãng sanh. Cũng trong cái duyên này mà niềm tin không đủ, 

hành trì chập chờn thì mất vãng sanh. Cái duyên quan trọng lắm, nó nằm ngay tại tâm này. 

Người có niềm tin vững vàng là người có duyên. Người không có niềm tin là không có 

duyên. Nhờ Nhân-Duyên hợp lại mà được vãng sanh, chứ không phải do định số đâu nhé.  

“Tự lực là do ý chí kiên cường mà thắng định số”. Câu này lại càng sai nữa!... Ý chí 

kiên dũng là người có chí khí. Đúng!... Có chí khí nhưng liệu năng lực tài sức của anh có 

thắng vượt được ách nạn từ nghiệp chướng hay không là một điều khác. Có chí mà bất tài 

thường rước phần thảm bại. Phật dạy, thất bại lớn nhất của đời người là thượng mạn đấy. 

Chính vì vậy mà Ấn Tổ luôn luôn khuyên hãy lấy lòng chí thành chí kính mà tu hành, 

lấy sự khiêm cung để được thiện lợi. Hãy tin tưởng vững vàng để tạo duyên lành cùng 

nhau vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, một cơ hội này thành đạo. Cuộc đời này nóng 

lạnh vài mươi năm thật quá vô thường huyễn mộng! Xin đừng quá chấp vào đây mà chịu 

khổ nạn. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

   

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 126) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 



131 

 

 

 

Nam Mô A Di Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 52.  

(l): Đới nghiệp vãng sanh là vượt qua sáu đường luân hồi, nghiệp chướng tự nó bế 
tắc. Tự lực phải tự mình đoạn diệt nghiệp chướng để tiến tới.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đây là một trong những điểm khác nhau giữa hai pháp 

tu. Pháp tu đới nghiệp vãng sanh là còn nghiệp mà được vãng sanh, mình không phải lo 

phá tất cả các nghiệp chướng để vượt qua sáu đường luân hồi. Còn tự lực không thể đem 
cái nghiệp qua khỏi bể khổ luân hồi, mà phải đoạn diệt cho hết tất cả nghiệp chướng mới 

được vượt qua. Niệm Phật vãng sanh chính là nương theo đại nguyện của đức Phật A-Di-

Đà mà hành giả được tiếp độ về cảnh Cực-Lạc. Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc rồi thì 
nghiệp chướng từ đó không còn trói buộc mình nữa. Trong Kinh Vô-Lượng-Thọ, đức 

Thích-Ca Mâu-Ni Phật dạy rằng, niệm Phật vãng sanh là băng ngang qua tất cả các nẻo 

luân hồi, nghiệp chướng ác đạo tự nó bế tắc, đây là pháp môn tối thắng vi diệu. Phật 

khuyên chúng sanh trong thời mạt pháp này nên nương theo Pháp Môn Niệm Phật để có 
cơ hội thành tựu đạo quả. Còn tự lực tu chứng, thì đối với căn cơ của chúng sanh trong 
thời này rất khó để giải quyết nạn sanh tử luân hồi đấy.  

Phật dạy chúng ta hãy cố gắng trì giữ câu A-Di-Đà Phật mà niệm để cầu vãng sanh. 

Niệm Phật thì xin chư vị phải nắm vững tông chỉ của Pháp Môn Niệm Phật. Nghĩa là, lòng 

tin phải vững, ý nguyện vãng sanh phải tha thiết và hành trì phải chuyên nhất. Người hành 

trì Pháp Niệm Phật thì một câu A-Di-Đà Phật niệm tới cùng để cầu vãng sanh Tịnh-Độ là 
đúng pháp vậy.  

Ở thế giới này có nhiều phiền não, chúng ta có thể thấy rõ ràng điều này. Ví dụ làm 
bất cứ việc gì cũng tạo nên sự thị phi chống phá, người muốn im lặng niệm Phật để vãng 

sanh cũng không dễ được thanh tịnh đâu. Như vậy, xin nhớ cho, muốn vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc thì không nên tham luyến thế gian này quá, đừng nên cho cái thế giới 

này là tất cả nhé. Trong Tịnh-Độ Tông, chư Tổ đưa ra hai từ: Yểm và Hân. Yểm là chán 
chê, muốn rời bỏ. Hân là hân hoan, muốn trở về. Yểm là thấy ở thế giới này làm cái gì 

cũng bị đấu tranh, ganh tỵ, khó khăn vô cùng, thật cảm thấy mệt mỏi quá, chán ngấy đi!... 

Hân là ngưỡng mộ thế giới Tây-Phương Cực-Lạc của A-Di-Đà Phật, nơi đó thanh lương, 
an dưỡng, cực lạc, giải thoát. Phật dạy nơi đó tiếng khổ cũng không có hà huống sự khổ.  

Ở thế giới Ta-Bà này bị trở ngại vô biên, chướng nạn chập chùng. Chướng nạn từ 

nghiệp chướng trong quá khứ, chướng nạn từ sự mê muội của mình, chướng nạn từ cảnh 
đời loạn động, chướng nạn do lòng người bất thiện… Thế giới ngũ trược ác thế này có quá 

nhiều chướng nạn… Khổ lắm đó chư vị ơi!... Những chướng nạn này khó có thể giải tỏa 

được. Xin đừng nên nghĩ rằng năm sau ít hơn năm này, mà nên chuẩn bị tư tưởng để đón 



132 

 

nhận những chướng ngại càng ngày càng tăng lên đấy. Hãy hiểu thấu cảnh khổ của thế 
gian này mà tìm phương giải thoát nhé.  

(m): Vãng sanh xong đương nhiên ta trở thành Bồ-Tát. Còn kẹt lại ở đây ta vẫn còn 
là phàm phu sanh tử luân hồi. 

 Đúng không chư vị? – (Đúng). Câu này rõ ràng quá rồi. Nếu đem sự thành tựu của 

pháp môn tu hành này ra cho chúng ta suy nghiệm thì thấm thía lắm đấy. Đang bị trói 

trong cảnh sanh tử luân hồi, phàm phu tại cõi này dù có tốt hay có đẹp gì đi nữa thì thân 

phận phàm phu vẫn là phàm phu, tội chướng vẫn đầy tội chướng, ách nạn trùng trùng vẫn 
còn nguyên vẹn đang chờ đợi ở tương lai. Có người đời này hưởng giàu sang phú quý, xe 

hơi nhà lầu, nhưng không ngờ rằng tương lai khó tránh khỏi bị đọa lạc khổ đau vạn kiếp, 

thì có gì đáng để nương tựa đâu!... Vậy thì xin đừng chấp vào đây, đừng tưởng đây là sự 
hạnh phúc vẹn toàn, vĩnh cửu. Coi chừng đó chỉ là một tấn tuồng vô thường đầy phũ 

phàng cay đắng. Số phần đời kiếp tương lai không thể lấy tiền bạc, danh vọng trong đời 
này giải quyết được đâu!...  

Thế nên, tu phước thì tốt hơn tạo tội, nhưng tham đắm vào phước báu thì phước báu 

sẽ trói lại không cho mình giải thoát. Nếu thuận duyên đời sau có thể hưởng được phước 

báu, nhưng một khi phước báu hết rồi thì tai họa sẽ đến liền không kịp trở tay. Chính vì 
thế, xin chư vị nhớ cho, hễ còn kẹt lại đây thì phàm phu vẫn là phàm phu khổ nạn. Giờ này 

là phàm phu dưới dạng loài người, tương lai dễ dàng tham gia vào hàng phàm phu của các 

loài đọa lạc trong tam đồ ác đạo. Phật đã cảnh cáo rằng, nhơn thân nan đắc, khi mất thân 

người này rồi, đời sau không dễ gì lấy lại được thân người. Sự chứng minh cụ thể nhất là 
con người khi chết đi đều để lại ác tướng quá nhiều, quá nhiều!... Đây là dấu hiệu của sự 
đọa lạc. Hiểu chút đạo lý của Phật dạy rồi, chúng ta thấy rõ rệt lắm vậy. 

Một khi thấy rõ vấn đề khổ nạn rồi, thì xin chư vị hãy quyết lòng tu hành tìm đường 

giải thoát, đừng nên tham chấp cõi này. Đã có quá nhiều hiện tượng đọa lạc xảy ra trước 

mắt, xảy ra hàng ngày, khiến chúng ta phải giựt mình tỉnh ngộ mà quyết lòng niệm Phật 

cầu vãng sanh, không dám bám vào cõi vô thường khổ nạn này nữa. Một phàm phu thế tục 
tràn đầy tội chướng này, chỉ cần thành tâm chí kính nghe lời Phật dạy, niệm A-Di-Đà Phật 

tha thiết cầu về Tây-Phương Cực-Lạc thì được vãng sanh. Hễ vãng sanh về nước Cực-Lạc 

thì đương nhiên thành Bồ-Tát. Thành Bồ-Tát rồi thì hàng ngày tay trong tay với các Ngài, 
ta cùng Bồ-Tát làm bạn lữ với nhau. Đây mới đúng chánh pháp, chứ không phải hàng ngày 

cầu xin gặp Bồ-Tát này Bồ-Tát nọ, làm cho tâm hồn vốn đã vọng lại càng vọng động hơn. 
Vọng tâm thì cảm đến vọng cảnh, tự mình rước lấy chướng nạn chập chùng mà không hay.  

Cho nên, nghĩ cho thật kỹ thì vấn đề này thấm thía vô cùng. Một phàm phu mà biết 

lấy lòng chân thành cung kính lắng nghe Phật dạy, niệm Phật đi vãng sanh để thành Bồ-

Tát, hay hơn là ở đây tranh nhau thắng bại, chống đối nhau từng chút để kết cuộc tất cả 
đều bị kẹt trong vòng đọa lạc. Bị đọa lạc thì khổ đau vô tận, có ai hưởng được gì đâu?  

Chính vì thế, chư vị thấy không, có khi nào chư Phật Bồ-Tát đi tranh đấu với chúng 
sanh đâu? Không bao giờ. Ngày Đức Thế-Tôn còn tại thế, là một vị thái tử chuẩn bị lên 

ngôi vua trị vì thiên hạ, mà Ngài quyết định từ bỏ ngôi vua, tìm phương giải thoát. Ngài đã 

chứng Vô-Thượng Chánh-Đẳng Chánh-Giác. Một vị Đại Giác Ngộ như vậy mà chúng Ma 

Vương vẫn cứ bao vây tìm cách hãm hại Ngài. Ngài không bao giờ khởi tâm oán giận tìm 
cách đấu tranh với Ma Vương. Ngài thương chúng sanh một cách bình đẳng. Ngài tuyên 

bố, tất cả chúng sanh đều có Phật Tánh. Ngài biết một vị Ma Vương đó mà có duyên giác 



133 

 

ngộ, tu hành chứng quả vẫn thành Phật. Như hôm qua chúng ta có nhắc đến ông Vô-Não. 

Ông này là một người hiền nhưng mê muội, bị một vị sư phụ của hàng tà đạo dụ dỗ bày trò 

giết người để làm công phu tu chứng. Tiêu chuẩn của ông là giết đủ 1.000 người để viên 
thành đạo quả. Hễ giết một người thì ông cắt một đốt xương ngón tay út, xâu lại thành 

chuỗi đeo vào người. Ông đã đeo tới 999 đốt xương rồi, chỉ còn một người nữa là hoàn 

thành đạo nghiệp. Tiếng ác đồn xa, không ai dám lai vãng đến vùng đó nữa. Không còn ai 

để giết, ông nghĩ đến giết mẹ cho đủ số, nhưng vẫn còn chần chừ không nỡ ra tay… Vừa 
lúc đó có có một vị Sa-Môn đi tới. Vị Sa-Môn này chính là Đức Thế-Tôn. Ông buông 
người mẹ ra đuổi theo vị Sa-Môn để giết…  

Thế giới ngũ trược ác thế này quá nguy hiểm, đã biến một người hiền lành thành kẻ 

đại ác. Ông Vô-Não từ một người hiền lành trung hậu, đã bị một vị sư phụ hiểm ác dụ 

hoặc trở thành kẻ giết người không gớm tay. Ông đuổi theo Đức Phật để giết. Phật dùng 
thần thông bước đi thong dong nhưng ông không thể nào đuổi kịp. Ông kêu lên: 

- Này Sa-Môn kia, hãy ngừng lại…  

- Ta đã ngừng lâu lắm rồi. Chỉ vì ngươi không chịu ngừng đó thôi!... Phật trả lời.  

Một lời nói của Phật cũng đủ làm cho ông Vô-Não giựt mình tỉnh ngộ, buông đao 
xuống, xuất gia tu hành sau này được chứng quả A-la-hán. Giả như ông Vô-Não gặp 

chúng ta, chúng ta nói y như lời Phật nói, liệu ông có ngừng lại không? Ông có buông đao 

xuống không?... Chắc chắn là không. Bây giờ, giả dụ như có chính Đức Thế-Tôn đứng đây 

nói với chúng ta rằng, chư vị hãy ngừng lại, đừng tiếp tục tạo tội lỗi nữa thì có lẽ chúng ta 
cũng sẽ giựt mình mà ngừng lại. Vì sao vậy? Vì một lời nói của Phật có ảnh hưởng mạnh 

lắm, có năng lực xuyên thẳng vào nội tâm của mọi người, khiến cho ai ai cũng dễ giựt 

mình tỉnh ngộ. Tỉnh ngộ hồi đầu thì thành đạo. Người đại ác như ông Vô-Não, khi biết 
buông đồ đao xuống, liền có thể lập hạnh tu hành chứng đạo.  

Hiểu được điều này, xin chư vị hãy mở rộng tình thương mà yêu mến nhau, cứu giúp 
nhau. Chúng ta không có năng lực gì cao ngoài việc biết Pháp Hộ-Niệm, thì hãy dùng 

Pháp Hộ-Niệm mà giúp nhau, hãy cố gắng phát tâm làm đạo giúp người. Tuy nhiên, khi 

khởi phát tâm bồ đề làm đạo trong cái thế giới ngũ trược ác thế này không phải là dễ dàng 

đâu, nhất là trong thời mạt pháp đấu tranh kiên cố này. Tâm chí phải vững trước những 
chướng ngại thử thách, thì mới có thể hoàn thành tâm đạo hầu giúp được người hữu duyên 

cùng nhau vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Nếu làm đạo mà gặp chút ít khó 
khăn liền chùn bước, thì đành kết bè với nhau đi theo đường đọa lạc vậy.  

(n): Về Tây-Phương Cực-Lạc ta chỉ hưởng an vui cho cá nhân, ở lại đây ta mới có cơ 
hội cứu độ chúng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Sai quá rồi phải không? Chúng sanh trong thế giới này 

khổ đau quá nhiều, có người nghĩ rằng phải ở lại đây để cứu độ chúng sanh. Ôi!... Cứu 

được gì đây, coi chừng cả ta lẫn người đều chờ rơi vào chốn khổ nạn. Hoàn cảnh hỗn loạn, 
chúng sanh mê mờ trong cảnh hỗn loạn đó mà tạo nên nghiệp chướng trùng trùng. Nghiệp 

trước nghiệp sau chất chồng làm sao có hy vọng thoát vòng đọa lạc đây?... Chỉ vì con 

người không nhận ra sự giải thoát là cao quý, cứ mãi tham chấp vào cảnh vô thường khổ 

hải, nên chư Phật Bồ-Tát cũng đành phải xót xa. Nếu hiểu thấu được sự vãng sanh Tây-
Phương Cực-Lạc là con đường giải thoát thành đạo cao quý, thì chúng ta phải giác ngộ 

quyết chí đi vãng sanh. Giúp cho một người vãng sanh Tịnh-Độ là cứu độ một người thành 

đạo, thoát vòng sanh tử đọa lạc khổ đau, công đức vô lượng. Còn nếu chúng ta khuyến dụ 



134 

 

con người bám lấy cảnh đời huyễn mộng này để làm chút phước mà cho đó là sự cứu độ, 

thì không những không cứu được ai, mà kết cuộc không ai thoát khỏi cảnh sanh tử luân hồi 
đọa lạc. Thảm thương thay!... 

Cho nên khi gặp được chánh pháp này, xin chư vị hãy tự mình cố gắng gìn giữ, chứ 

không thể nào hy vọng mọi người đều đồng tình với mình được. Nếu có duyên ta khuyên 
nhau một vài lời, không duyên chúng ta phải tự mình giữ vững đường đi vãng sanh. Phải 

biết kết đoàn thật chặt chẽ với nhau để hộ niệm cứu giúp nhau, giúp cho những người có 

duyên có thiện căn cùng nhau trở về Tây-Phương Cực-Lạc. Thời này đã lún sâu vào cảnh 

mạt pháp của Phật rồi, nếu sơ suất nhất định chúng ta khó có cơ duyên gặp lại chánh pháp 
trong đời sau đâu nhé. Mong chư vị nhìn cho rõ và hiểu cho thấu rằng, nếu còn kẹt lại đây, 

tương lai không dễ gì được gặp lại chánh pháp đâu chư vị ơi!... Trôi qua cơ hội này, đời 
đời kiếp kiếp về sau chúng ta phải chịu đọa lạc đắng cay đấy!...  

Phải vững tâm vững chí niệm A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh. Quyết lòng kiên trì đi tới 

để cứu mình, cứu người thân yêu, cứu người có duyên cùng vãng sanh thành đạo. Người 

nào không có duyên với đường vãng sanh thì đành phải chấp nhận theo số phần riêng. Phật 
không thể độ kẻ vô duyên, thì chúng ta có thể làm gì khác hơn đây. Đồng ý không chư vị?  

(o): Về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo ta mới cứu được chúng sanh. Ở tại đây ta bị 
chúng sanh lôi đi đọa lạc. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Câu này trả lời cho câu trên. Câu trên làm tiền đề cho 

câu này. Có người nói rằng, ở đây chúng ta mới có cơ hội cứu độ chúng sanh. Thực ra ở 
đây ta có cơ hội lôi kéo chúng sanh vào hầm lửa thì có, chứ làm sao cứu độ được một 

người thoát vòng sanh tử? Chính ta không thoát nạn mà đòi cứu chúng sanh có phải là mỉa 
mai lắm không? 

Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành Phật rồi ta mới có năng lực cứu độ được 

chúng sanh. Niệm Phật cầu vãng sanh, chỉ cần khi ra đi lưu lại tướng lành tốt đẹp cũng tạo 
được một ấn tượng tốt đẹp, gây được một niềm tin sâu sắc về Phật pháp, giúp cho nhiều 

người trực ngộ pháp đại cứu tinh mà có cơ duyên giải thoát. Rời Pháp Niệm Phật ra, Phật 

nói: “Ức triệu người tu hành khó tìm ra được một người thoát vòng sanh tử”. Vậy thì, lý 

luận chi cho cao cho hay mà không chịu niệm Phật để kết quả sau cùng chỉ là số 0, để lại 
bao nhiêu sự thất vọng não nề trong lòng chúng sanh, làm mất hết niềm tin về Phật pháp 

của đại chúng, thì cứu được ai đây? Sao bằng ta một lòng thành tâm tin lời Phật dạy, chí 

thành chí kính niệm Phật để vãng sanh. Vãng sanh xong thì chính ta thành Phật. Thân 

bằng quyến thuộc của chúng ta trong nhiều đời nhiều kiếp, nhờ công đức này mà thoát 
vòng tam đồ khổ nạn. Vô lượng vô biên chúng sanh tương lai sẽ được cứu, lợi lạc kể sao 
cho hết.  

Mong chư vị tới Niệm Phật Đường này hãy quyết lòng niệm Phật. Hãy mở rộng tâm 

lượng ra vừa nương nhau tu hành, vừa giúp nhau làm đạo. Mọi chướng ngại xảy ra là cơ 

hội thử thách cho chúng ta rèn tâm luyện chí kiên cố hơn, tô bồi tâm lực mạnh mẽ hơn, 
vững vàng hơn, quyết lòng niệm Phật để thành Phật vậy. 

 Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 127) 



135 

 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 53, bắt đầu từ câu (p): Đới nghiệp vãng sanh thành Phật thì dễ tu, tự 
lực tu chứng thành Phật thì quá khó.  

Đúng không chư Vị? – (Đúng). Điều này khá hiển nhiên. Niệm Phật là pháp dễ hành 

dễ tu nhất. Niệm câu A-Di-Đà Phật tức là đang tu. Như vậy, nằm trên võng tu cũng được, 

ở trong phòng tu cũng được, đang làm vườn tu cũng được… Nói chung ở bất cứ đâu, thời 
gian nào tu cũng được. Còn các pháp tự lực tu chứng thì công phu khó lắm đấy, không dễ 

dàng đâu. Tự lực là các pháp đoạn diệt nghiệp chướng để thành tựu, so ra quá khó đối với 

hàng phàm phu. Đã phàm phu nghiệp chướng thì nặng nề, chí hướng thì lao chao, tâm 

tưởng thì vọng động đủ điều… từ đó càng ngày càng tạo thêm nghiệp. Đã càng tạo thêm 
nghiệp thì làm sao có thể phá trừ nghiệp chướng được? Hàng Bồ-Tát mà các Ngài cần phải 

tu qua từng đại A-Tăng-Kỳ kiếp mới có thể viên chứng đạo quả, thì hàng phàm phu dễ gì 

mơ được sự chứng đắc. Còn niệm Phật là pháp nương nhờ Phật lực gia trì mà thành tựu. 
Tất cả chúng sanh ở mọi căn cơ, người nào có lòng thành kính, tin tưởng, thực sự muốn 
vãng sanh, quyết lòng niệm Phật thì tu được… Đúng là một pháp dễ tu, dễ thành tựu.  

Người phàm phu chỉ cần phát tâm tin tưởng, chí thành niệm Phật, tha thiết cầu sanh 
về Tây-Phương Cực-Lạc thì có thể được vãng sanh, vãng sanh thì bất thoái chuyển thành 

Phật, chính Đức Thế-Tôn đã tuyên bố điều này trong kinh Niệm Phật Ba-La-Mật. Vậy thì, 

đối với hàng phàm phu, không có pháp nào vi diệu hơn, thù thắng hơn Pháp Niệm Phật 
vậy. 

Tuy nhiên, có một yếu tố rất quan trọng khác xin chư vị cần chú ý, đó là chỉ có người 
nào thực sự có nhiều thiện căn phước đức mới tu được Pháp Niệm Phật, còn người nào 

thiếu thiện căn phước đức thì Pháp Niệm Phật này trở thành là pháp khó tu. Vì sao vậy? Vì 

họ không tin. Vì sao họ không tin? Vì thiếu căn lành. Người nào thật sự muốn vãng sanh 

về Tây-Phương Cực-Lạc chính là người có thiện căn phước đức sâu dày. Trong kinh Vô-
Lượng-Thọ Phật dạy: “Vãn tích nhược bất tu phước huệ, ư thử chánh pháp bất năng văn”. 

Nghĩa là, nếu những người mà trong nhiều đời nhiều kiếp trước chưa tu phước tu huệ đầy 

đủ, thì đời này không thể nào tin được chánh pháp này để quyết lòng hạ thủ công phu, 

niệm câu A-Di-Đà Phật cầu sanh Tịnh-Độ. Do đó, chư vị đã tin tưởng được vì chư vị có 
đủ căn lành. Chư vị đã phát tâm niệm Phật được vì chư vị đã có đủ phước đức. Chư vị đã 

tha thiết cầu nguyện vãng sanh thì cơ duyên này chư vị có thể vãng sanh thành đạo. Mong 

chư vị vững vàng thẳng tiến về cõi Tây-Phương Cực-Lạc, đừng nên phân vân chao đảo mà 
luống qua cơ duyên thành Phật này nhé.  



136 

 

(q): Vãng sanh xong thì an ổn tu hành cho đến ngày thành Phật, không bị chết, gọi là 
một đời thành Phật. Ở cõi này tu chưa được gì thì chết mất, phải chịu luân hồi đọa lạc.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Câu này mới nghe qua thì đơn giản, nhưng ở đây lại 

hàm chứa một thông điệp vô cùng quan trọng và thấm thía đấy. Ở cõi này dẫu cho có 

quyền lực, địa vị, danh vọng, phước báu… lớn lao tới đâu, thì đến khi chết xong tay trắng 
vẫn hoàn về trắng tay, không đem theo được một thứ gì cả, ngoài khối nghiệp chướng 
nặng nề báo hại mình đời đời kiếp chịu cảnh tối tăm. Thật sự quá phũ phàng!...  

Người thế gian cho rằng chết là hết, nhưng sự thật chết không phải hết, mà chết rồi đi 
theo nghiệp chướng chịu luân hồi đọa lạc. Tất cả những thứ: danh, văn, lợi, dưỡng… của 

đời này hoàn toàn chỉ là số “0” sau khi chết. Sự nghiệp đề huề, danh vọng ngất ngưởng, 

suốt đời khổ công tạo dựng nhiều lắm cũng chỉ lưu lại cho đời những mảnh bằng cấp, 
những tiếng khen chê… Tất cả đều trở thành hư huyễn, vì chính mình sau cùng lâm vào 

những cảnh tăm tối, vô cùng đau khổ mà những thứ đó không cứu giúp gì được cho mình 
cả.  

Nếu hiểu thấu sự thực này, chúng ta mới thấy câu:“Vãng sanh xong an ổn tu hành 

cho đến ngày thành Phật. Ở cõi này tu chưa được gì thì chết mất, phải chịu luân hồi đọa 

lạc” là vô cùng quan trọng và thấm thía, nghe qua làm cho chúng ta phải giựt mình tỉnh 
ngộ.  

Vãng sanh xong thì không còn gì phải lo lắng nữa, an ổn tu hành chờ ngày thành 

Phật, trong kinh gọi là chứng được bậc “Bất Thoái Chuyển”. Còn kẹt lại đây chúng ta an 
ổn tu hành được không? Không!... Mình muốn tu mà chúng sanh không dễ gì để mình an 

tâm tu hành. Muốn tu mà tu trong loạn động, nào là đấu tranh, chống phá, tỵ hiềm, tai nạn, 

dịch bệnh, v.v… đủ mọi thứ chướng ngại. Còn được vãng sanh thì vạn sự tự nhiên đều 
được giải quyết, ta sẽ an tâm chờ ngày thành Phật.  

“Ở cõi này tu chưa được gì thì chết mất…”. Tử nạn đến sẽ xóa sổ tất cả. Trong thời 
mạt pháp này, người phàm phu mà không tin vào Pháp Niệm Phật Vãng Sanh, dẫu cho tu 

hành tinh tấn, siêng năng, khó khổ tới đâu, nhưng sau cùng ít thấy ai được sự thành tựu, 

hiếm khi thấy được một người ra đi để lại thoại tướng tốt lành, để có một tia hy vọng 

mong manh thoát vòng khổ nạn. Nghĩa là sao? Tu hành chưa được gì thì bị chết mất!... 
Chết rồi lưu lại thân tướng quá xấu chính là sự báo hiệu rằng đời sau không lấy lại được 

thân người. Tất cả những công phu tu hành khổ cực sẽ biến thành một thứ nhân chủng 

phước báu nào đó, trộn lẫn với vô lượng chủng tử khác trong A-lại-da thức mà thôi. Phũ 
phàng quá!... Thật quá phũ phàng chư vị ơi!... 

A-lại-da thức chính là linh hồn của chúng ta đấy, nơi chứa đựng tất cả mọi hành 

nghiệp từ vô thỉ đến nay, nó được ví như một cái thùng chứa vô đáy, tàng trữ vô lượng vô 
biên những chủng tử mà chính mình đã tạo ra, không thiếu sót một cái nào. Khi mình đi 

đầu thai, cơ duyên gặp chủng tử nào ứng hiện ra, mình theo cái chủng tử đó mà nhận lấy 

hình tướng đời sau. Vô lượng nhân chủng, mình chọn nhân chủng nào đây? Nhân tội ác 
quá nhiều. Đời này, dẫu có tu hành tạo được một ít chủng tử tốt đẹp nào đó, nhưng khi 

trộn lẫn trong vô lượng những chủng tử xấu ác khác, thì cơ duyên hưởng được phước lành 

trong đời sau cũng thật là phiêu phỏng, chứ không phải đơn giản như ngồi đây lý luận về 

tương lai đâu. Ví dụ cho dễ hiểu, như một cái thùng lô-tô chứa hàng ngàn con số đang 
quay tròn, không dễ gì cho mình bốc được một con số mình muốn chọn đâu nhé!...  



137 

 

Cho nên, “Ở cõi này tu hành chưa được gì thì chết mất, phải chịu luân hồi đọa lạc”, 

thực là một lời khai thị quá thấm thía. Tu hành cả một đời, ai cũng hy vọng sẽ hưởng được 

cái gì tốt đẹp ở đời sau. Nhưng đâu ngờ chỉ cần một sự sơ suất nhỏ, ví dụ như lúc chết bị 
con cháu đụng chạm ôm nắm vào thân xác, tạo ra sự đau đớn quá mức chịu không nổi mà 

sanh tâm sân giận. Từ một điểm này thôi cũng đủ chiêu cảm đến những nhân chủng địa 
ngục, rồi theo đó mà đọa xuống địa ngục thọ nạn.  

Xin chư vị hãy nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm liền đi để kịp thời thoát nạn. Mặc ai không 

tin hay bất cẩn, chính mình nhất định không được sơ suất nhé. Tội nghiệp lắm đấy!... Đau 
khổ lắm đấy!... 

(r): Về Tây-Phương Cực-Lạc ta thoát qua sanh tử luân hồi. Ở lại đây thì vấn đề sanh 
tử vẫn còn nguyên vẹn.  

Đúng không? – (Đúng). Đây là những điểm chi tiết chúng ta cần nêu ra để cùng nhau 

lưu ý. Vấn đề sanh tử luân hồi là ách nạn đáng sợ, trong đó ba cảnh giới địa ngục, ngạ quỷ, 
súc sanh vô cùng nguy hiểm.  

Cảnh giới súc sanh ngu muội, mạnh được yếu thua, tàn sát lẫn nhau. Con cọp thì giết 

con beo, con beo thì giết con sói, con sói thì giết con cheo… Loài lớn giết loài nhỏ, loài 
mạnh giết loài yếu. Các loài súc sanh giết hại ăn nuốt lẫn nhau không thương tiếc, cuộc 

sống thật vô cùng cay nghiệt! Vì ngu muội mà đầu thai vào hàng súc sanh, cam tâm làm 

nô lệ cho loài người, suốt đời cặm cụi kéo cày, rồi sau cùng bị loài người mổ xẻ để ăn thịt. 

Phục vụ cho con người đến chết cũng không được chết an lành… Thật quá tội nghiệp, não 
nề, đắng cay!... Như vậy, làm người cũng quá hiểm ác đấy chứ. Ác nhân ác báo, đâu có gì 
phải mơ cầu tới!...  

Sanh vào loài súc sanh thì ngu muội khổ đau, nhưng còn đỡ khổ được đôi phần, nếu 

rơi xuống hàng ngạ quỷ thì chịu cảnh đói khát triền miên, tủi phận, thê lương!... Còn đọa 
vào địa ngục thì sự thống khổ nói sao cho nên lời đây?!... 

Tu hành cần nhắm đến vượt thoát khỏi sanh tử luân hồi mới gọi là có thành tựu. Nếu 

không qua khỏi cảnh này, thì dù có sanh được vào ba đường thiện, đời sau có hưởng được 

một số phước báu nào đó cũng chỉ là tạm bợ hão huyền. Hơn nữa, hưởng phước rồi thường 
rất khó tu hành, đời thứ ba dễ dàng đọa lạc xuống ba đường ác, đây là nạn “Tam Thế 

Oán”. Như vậy ba đường thiện cũng không phải là điều chúng ta mong cầu. Xin chư vị 

hãy chú ý đến mối hiểm nguy "Tam Thế Oán" này nhé. Nói chung, còn kẹt lại trong sáu 
đường luân hồi là còn chịu đọa lạc. Đáng sợ lắm đấy.  

Cho nên, “Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là chúng ta vượt qua sanh tử luân 

hồi”. Qua cái nạn này chúng ta không còn sanh tử nữa. Xin chư vị hãy vững tâm mà đi, 
vững lòng mà tiến. Về được Tây-Phương Cực-Lạc chúng ta là bạn lữ với chư Đại Bồ-Tát. 

Bồ-Tát ở bên cạnh chúng ta gia trì giúp đỡ cho chúng ta. “Ở lại đây thì vấn đề sanh tử 

luân hồi vẫn còn nguyên vẹn”. Đúng như vậy. Một người dù tu hành giỏi cho mấy mà sau 
cùng không vượt qua khỏi các đường sanh tử luân hồi, thì đành phải chấp nhận thất bại, 
giờ này dù hình tướng, danh vị có cao sang tới đâu, vẫn là người thua cuộc vậy.  

Chính vì thế, tu hành là để giải thoát sáu đường. Nhưng nhớ cho, với hàng phàm phu 
này, muốn thoát ly lục đạo luân hồi không phải đơn giản. Vậy thì, chúng ta cần phải tìm 

phương cách nào cụ thể nhất, vững vàng nhất, dễ dàng nhất mới được. Xin thưa chư vị, 



138 

 

chính Pháp Niệm Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là nhanh nhất, dễ nhất. Phật 
gọi đây là pháp dị hành, đốn siêu, một đời thành Phật.  

Dễ vãng sanh vì đây không phải là chứng đắc để vãng sanh, mà chính là đới nghiệp 

vãng sanh. Chúng ta có thể ví pháp đới nghiệp như pháp di dân, chuyển đổi nơi cư trú. Di 

dân có luật lệ để di dân. Ví dụ như muốn di dân qua nước Úc, người nào làm đúng điều 
kiện của chính phủ Úc yêu cầu thì liền được di trú qua Úc. Qua được Úc thì thành công 

dân nước Úc, tất cả mọi quyền lợi của người công dân Úc ta được quyền hưởng thọ đầy 

đủ. Thì vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc quốc độ của A-Di-Đà Phật cũng vậy, đại 

nguyện của Ngài có ba điều: Một là tin tưởng, hai là tha thiết muốn vãng sanh, ba là phải 
niệm câu A-Di-Đà Phật. Người nào thực hiện chính xác và đầy đủ ba điều kiện này là hợp 

với điều lệ di cư về xứ Cực-Lạc. Về đó rồi chúng ta đương nhiên là con dân của nước Tây-

Phương Cực-Lạc. Dân chúng của nước Tây-Phương Cực-Lạc toàn là Bồ-Tát, thì ta cũng 
thành Bồ-Tát. Tất cả đều do sự gia trì của Phật mà chúng ta được thành tựu viên mãn vậy. 

Xin chư vị nhớ cho kỹ điều này để vững tâm mà đi. Còn đối với phàm phu mà lo tự lực tu 
chứng thì trở thành quá khó, vô phương thoát nạn.  

(s): Có Nhân thì có Quả. Đới nghiệp vãng sanh thành Phật là không hợp với lý Nhân 
– Quả. 

Đúng hay sai? – (Sai). Nhiều người nói rằng có Nhân thì phải có Quả. Mình đã tạo 

Nhân rồi thì bỏ cái Quả cho ai lo, vậy thì làm gì một người còn đầy nghiệp chướng mà 
được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc? Xin hỏi, lý luận này có được chính xác không?  

Xin thưa với chư vị, tất cả vạn pháp trên vũ trụ này không có gì nằm ngoài định luật 

Nhân-Quả cả, nhưng vì có nhiều người đã hiểu sai về định luật Nhân-Quả nên đưa đến 
những quyết định sai lầm, cách tu sai lầm!...  

Thực sự một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc cũng do Nhân-Quả của chính 

họ mà được. Người nói rằng vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc không đúng với lý Nhân-
Quả chỉ vì chưa biết qua đạo lý: “Niệm Phật Là Nhân, Thành Phật Là Quả”. Họ quen 

thuộc với những cái Nhân-Quả gần gũi trước mắt như việc trồng dưa được dưa, trồng đậu 

được đậu, từ đó đường tu hành thường nhắm vào những việc làm thiện kiếm phước, rồi 

cho vậy là đủ. Nhưng không ngờ rằng, có một cái Nhân-Quả vô cùng viên mãn, đó là: 
“Niệm Phật là Nhân, thành Phật là Quả”. Nhân-Quả này đều do chính mình tạo lấy.  

Có Nhân, gặp Duyên, mới thành Quả-Báo. Người tu hành nên ngộ ra ở chữ “Duyên” 
này mà tìm cách thoát nạn, chứ không phải nằm chờ quả báo của những gì mình đã lỡ sai 

lầm tạo ra. Ăn trộm của người, đừng đơn giản nghĩ rằng, hãy mở cửa chờ cho người ta tới 

trộm lại là xong. Không đâu. Nhiều đời nhiều kiếp trước ta đã có Nhân trộm cắp rồi, nay 

tạo Duyên cho sự trộm cắp khác, thì vô tình chỉ tạo ra một chuỗi Nhân-Quả, Quả-Nhân 
trộm cướp bất tận, không có ngày liễu kết. Giết một mạng chúng sanh, không thể nằm đó 

chờ cho chúng sanh tới giết lại là tốt. Giết qua giết lại chỉ tạo oán hận chập chùng không 

bao giờ hóa giải được. Duyên chưa tới, chưa thành Quả. Chúng ta còn có tới hàng vô 
lượng Nhân Chủng khác nữa làm sao trả hết đây? Như vậy, nằm chờ thọ nạn để theo mối 

Nhân Duyên đọa lạc vô tận, sao bằng hãy niệm Phật làm “Nhân”, nguyện vãng sanh làm 

“Duyên”, vãng sanh thành Phật làm “Quả”. Thành Phật rồi sẽ có đầy đủ năng lực đi cứu 

độ chúng sanh để trả quả báo. Cách trả quả này hay hơn, vi diệu hơn, lợi lạc hơn chứ. Rõ 
ràng, Nhân-Duyên-Quả Báo nằm ngay tại Tín-Nguyện-Hạnh. Thành Phật cũng đây mà trả 
nợ Nhân-Quả cũng là đây.  



139 

 

Như vậy, đới nghiệp vãng sanh rất hợp với lý Nhân-Quả chứ không sai với Nhân-Quả 

một chút nào cả. Mong chư vị hiểu cho thấu, đi cho vững, đừng sơ suất mà luống qua cơ 
duyên thành đạo này nhé.  

(t): Người niệm Phật vãng sanh là thực hiện lý đạo cao tột của Nhân-Quả. 

Đúng hay sai? – (Đúng). Lý đạo cao tột của Nhân-Quả nằm ngay trong câu Phật 

hiệu!... Lý đạo cao tột của Nhân-Quả khác với Nhân-Quả bình thường. Trồng dưa được 

dưa, trồng đậu được đậu… là ví dụ cho Nhân-Quả bình thường. Dễ hiểu!... Phật dạy, bố 

thí tiền tài sẽ được giàu có. Nhiều người nghe vậy lo bố thí chút tiền để mong được giàu 
có. Bố thí rồi không thấy giàu có gì hơn, thì liền nghi ngờ luật Nhân-Quả. Ôi!... Coi chừng 

trong nhiều đời nhiều kiếp mình sống với cái tâm tham lận, chiếm hữu, vay nợ của người 

nhiều quá, nay bố thí chút ít chưa bù được vào đâu, đã vội mở lòng tham ra cầu quả báo 
rồi. Tham lam có quả báo vào hàng ngạ quỷ. Nhân Duyên Quả Báo tơ hào không sai. Xin 
hãy lập hạnh bố thí với lòng thương yêu chân thật để tích công bồi đức mới tốt vậy.  

Cái Nhân phải có Duyên mới thành Quả được. Có phước thì phước sẽ hòa giải cái 
họa. Đời này ta gặp nhiều khó khăn, bị nhiều trở ngại vì chính cái Nhân ta đã gây khó 

khăn trở ngại cho người trong đời kiếp trước. Hãy an nhiên đón nhận và tiếp tục sống với 

tâm thiện lành là cách tu Nhân tốt nhất. Hãy thường trách mình, chớ nên trách người là 
cách hóa giải khó khăn, biến hung thành kiết, biến họa thành an. Đây là đạo lý bình 
thường của Nhân-Quả. 

Còn Niệm Phật là Nhân, thành Phật là Quả, Niệm Phật Thành Phật là đạo lý cao tột 
của Nhân-Quả mà nhiều người không hay biết. Trong vô lượng kiếp qua chúng ta đã 

không biết qua đạo lý này nên vướng mãi trong cảnh sanh tử vô thường. Nhiều đời nhiều 

kiếp chúng ta đã tu hành mới có được căn lành, nhờ đó mà đời này mới gặp Pháp Niệm 
Phật, đây là cơ duyên cho chúng ta đi làm Phật, nhưng có người vẫn cứ lẩn quẩn trong 

những cách tu chút thiện, cầu chút phước, thâu lượm chút danh hão huyền rồi chờ chết. 
Thật đáng tiếc quá!...  

Nay biết được cái lý Nhân-Quả cao tột này rồi, mong chư vị hãy quyết lòng niệm 

Phật cầu vãng sanh, một đời này về tới Tây-Phương Cực-Lạc thành Phật, để không phụ 
lòng đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật dạy nhé.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 128) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 
 
 
 
 



140 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 
Chúng ta tiếp tục bàn về sự khác nhau giữa “Đới Nghiệp Vãng Sanh” và “Tự Lực 

Tu Chứng”. Xin chư vị mở trang 53.  
(u): Cõi Tịnh-Độ rất thanh tịnh. Mang nghiệp vãng sanh về đó là không đúng với lý 

Tịnh-Độ.  
Ý này đúng hay sai chư vị? – (Sai). Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là pháp tu 

do Đức Thế-Tôn chỉ bày cho chúng ta. Đây là pháp nương theo đại nguyện của đức Phật 
A-Di-Đà cứu chúng sanh nghiệp chướng sâu nặng vãng sanh về nước của Ngài để thành 
đạo. Pháp của Phật nói ra thì không thể nào sai với lý Tịnh-Độ được. Chư vị cần phải tin 
tưởng vững vàng, đừng nên sơ ý nghe lời những người không hiểu thấu lý Tịnh-Độ bàn 
luận mà chao đảo tinh thần. 

Cõi Tịnh-Độ thanh tịnh. Lý thanh tịnh này nằm ngay tại nơi tâm. Ví dụ như, ngay 
tại cõi này chúng ta cũng có thể tạo dựng được một cõi “Nhân Gian Tịnh Độ” đấy. Nhưng 
khổ nỗi, tại đây nhiều lắm chỉ có một vài cá nhân thanh tịnh, chứ không thể có đại đồng 
thanh tịnh được. Trong xã hội có hàng tỷ người, đôi khi cũng có được một vài người đặc 
biệt nào đó có sự thanh tịnh. Có đấy chứ. Có chút chút chứ chưa chắc là đại thanh tịnh 
đâu. Nhưng một hai người có được phước báu này không thể đại diện cho cả một xã hội 
hàng triệu hàng tỷ người được. Vì thế, thế giới Ta-Bà này mà cho rằng là cõi Tịnh-Độ thì 
không đúng nghĩa vậy.  

Cõi này là thế giới thuộc về Pháp-Tướng, vật chất ô trược đang làm chủ, còn thế 
giới Tây-Phương Cực-Lạc thuộc về Pháp-Tánh, là nơi Chơn-Tâm Tự-Tánh ngự trị, hoàn 
toàn thanh tịnh. Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc không phải là cục thịt này đi vãng 
sanh, mà Chơn-Tâm của chúng ta về ngự nơi đó. Người thế gian thường gọi cái Chơn-Tâm 
này bằng một từ ngữ chung là Tâm-Linh. Đi vãng sanh bằng cái Tâm-Linh chứ không phải 
thân xác. Tâm-Linh không phải là vật chất. Bất cứ một người nào trở về được đúng với cái 
Tâm-Linh chân thật của mình, trong nhà Phật gọi là trở về Chơn-Tâm Tự-Tánh, thì tất cả 
những nghiệp nhân quả báo trong sanh tử luân hồi không còn câu thúc nữa, những nghiệp 
chướng không thể chi phối vào cái Chơn-Tâm này. Xin chư vị nên nhớ cho lý đạo này.  

Cho nên, cái huệ mạng của chúng ta vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, cái Chơn-
Tâm của chúng ta trở về nơi cõi Pháp-Tánh để thành đạo. Khi bị lạc vào những cõi ô 
trược, Chơn-Tâm vẫn hằng ở trong ta, nhưng chính cái Chơn-Tâm này đã bị vùi dập trong 
những u mê ám chướng nên không thể khởi tác dụng. Chơn-Tâm bị vùi dập thì vọng tâm 
hiển lộ. Phàm phu chúng ta bị vọng tâm che lấp mà tiếp tục mê mờ tạo nghiệp, nghiệp 
chướng chất chồng từ kiếp này qua kiếp khác, đến nay không còn cách nào hóa giải được 
nữa.  

Vọng tâm là gì? Xin thưa rằng, Vọng-Tâm hay Chơn-Tâm vẫn là một cái Tâm này 
chứ không có khác, nhưng chỉ vì vô minh, phân biệt, chấp trước đã che lấp Tánh-Linh quá 
lâu rồi nên thành ra mê muội. Nhờ Phật pháp mà chúng ta hiểu được rằng chính ta có cái 
Chơn-Tâm. Chơn-Tâm là đấng Giác-Ngộ, là vị Phật. Biết vậy mà tự mình không có khả 
năng khôi phục lại được, không khai mở nổi. Ví dụ như trong cơn động đất, có người bị 
kẹt dưới đống gạch đá. Người đó biết rằng chỉ cần phá dỡ khối gạch đá đó ra thì liền thoát 
nạn. Biết vậy nhưng chính người đó gỡ không nổi, phải cần có người cứu hộ bên ngoài 
bươi xới đống đá ra mới cứu thoát được.   

Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì ta thành tựu đạo quả, vì ở đó chư Phật, chư 
Bồ-Tát ở bên cạnh, các Ngài có năng lực giúp cho ta thoát qua tất cả ách nạn của nghiệp 
chướng, khôi phục năng lực của Tự Tánh. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật dạy rằng, vãng 
sanh là đới nghiệp vãng sanh, băng ngang qua lục đạo luân hồi, ác đạo tự nhiên bế tắc, 
pháp này vô cực tối thắng, dễ dàng cho tất cả chúng sanh một đời thành tựu đạo quả.  

Năng lực của Phật Bồ-Tát bất khả tư nghì. Ví dụ, hồi sáng này chúng ta có nói đến 
một kẻ giết người, làm nên tội đại ác, nhưng khi gặp Đức Thế-Tôn, Ngài nói lên một câu, 



141 

 

thì tự nhiên kẻ đó tỉnh ngộ, liền quỳ mọp xuống xin sám hối, phát tâm xuất gia tu học. Tại 
sao vậy? Tại vì trong lời nói của Đức Thế-Tôn có năng lực mạnh vô song, xoáy thẳng vào 
tận đáy tâm phá tan tất cả sự mê muội của kẻ đó. Đọc trong kinh Phật, chúng ta bắt gặp rất 
nhiều kỳ tích vô cùng hy hữu và thú vị, một người suốt đời làm ác tạo tội, gặp Đức Thế-
Tôn khai thị một câu thì liền ngộ đạo. Chính Phật làm được điều này, còn hàng phàm phu 
chúng ta không thể mơ tưởng đến việc này được đâu.  

Cho nên, trở về Tây-Phương Cực-Lạc là nơi chốn cho Chơn-Tâm Tự-Tánh hiển lộ 
mà thành đạo. Trở về được với Chơn-Tâm Tự-Tánh chúng ta có năng lực bất khả tư nghì, 
tự biết được trong vô lượng kiếp qua chính mình đã sơ ý tạo nhiều tội ác với chúng sanh, 
và bắt đầu từ đó chúng ta dùng cái Chơn-Tâm này đi tới khắp các quốc độ cứu độ chúng 
sanh thoát vòng khổ nạn. Đây chính là cách trả nợ nhân quả của chư Phật, chư Bồ-Tát vậy. 
Mong chư vị hãy đi làm Bồ-Tát đi nhé. 

(v): Đới nghiệp vãng sanh là người có tạo nghiệp nhưng nay Tâm đã giác ngộ. Tâm 
giác ngộ thì Tâm niệm Phật vãng sanh chứ không phải nghiệp chướng vãng sanh. 

 Lý này đúng không chư vị? – (Đúng). Đới nghiệp vãng sanh là do cái Tâm giác 
ngộ. Tâm giác ngộ thì Tâm rời cái nghiệp chướng ra để trở về Tây-Phương Cực-Lạc, còn 
nghiệp chướng đã tạo ra vẫn còn nguyên vẹn đó. Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là 
chúng ta trở về với Chơn-Tâm, Chơn-Tâm này sáng suốt biết được những gì xảy ra trong 
vô lượng kiếp. 

Vào thế kỷ 20, nhà khoa học gia người Mỹ gốc Đức tên là Einstein, đã phát hiện ra 
rằng, nếu một người nào đi được với tốc độ nhanh hơn ánh sáng, thì có thể trở về ngược 
thời gian bắt được những hình ảnh đã từng xảy ra trong quá khứ. Khi vãng sanh về Tây-
Phương Cực-Lạc, với thần túc thông chư vị có thể di hành với tốc độ nhanh hơn cả hàng 
ngàn lần tốc độ ánh sáng, nhờ thế mà chư vị có thể bắt được những cảnh giới của hàng vạn 
kiếp về trước. Trong kinh Phật dạy, người trên cõi Tây-Phương Cực-Lạc có thể biết được 
vô lượng kiếp trong quá khứ chính là nhờ năng lực này. Năng lực này thuộc về siêu khoa 
học, chứ không còn là thứ khoa học bình thường nữa. Cảnh giới này quá vi diệu, ở đây 
chúng ta không thể diễn tả được đâu.  

Cho nên, Tâm giác ngộ thì Tâm này vãng sanh chứ không phải nghiệp chướng vãng 
sanh. Như vậy, đới nghiệp vãng sanh là Tâm này không còn bị vướng vào nghiệp chướng 
mà đi thành đạo, chứ đừng nên hiểu lầm rằng ta mang khối nghiệp chướng về cất giữ trên 
cõi Tây-Phương Cực-Lạc nhé. 

Xin thưa với chư vị, nghiệp chướng đáng sợ lắm. Chính vì có nghiệp chướng mà 
chúng ta phải chịu quả báo nặng nề, khổ đau từ đời này qua đời khác trong cảnh sanh tử 
luân hồi không giải thoát được. Tất cả mọi hiện tượng gì đến với chúng ta đều do nghiệp 
nhân quả báo. Người thế gian còn nói được câu: “Nhất ẩm nhất trác, mạc phi tiền định”. 
Đời này mình cho nhau một miếng ăn, mời nhau một hớp nước, một cái bắt tay thân thiện, 
v.v… tất cả đều có nhân có quả. Chúng ta đang mở một pháp hội đầy thiện tâm thiện ý, 
nhằm giao lưu Pháp Hộ-Niệm để cứu người vãng sanh, nhưng vẫn có người tìm cách 
chống đối, xuyên tạc, phá rối… Đây đều là nhân quả. Hiểu được đạo lý này, xin chư vị 
đừng nên lo ngại trước mọi biến cố xảy ra. Khen ngợi chớ nên vui, chê bai chớ vội buồn. 
Thuận duyên do cái nhân lành chính mình đã tạo. Nghịch duyên là do cái nhân bất thiện 
cũng do chính mình đã gây ra cho chúng sanh trong quá khứ. Tất cả đều do nhân duyên 
quả báo. Đời này mình không làm, nhưng chúng sanh vẫn gán ép, chụp mũ, bôi nhọ đủ 
điều… nghe qua thì có vẻ oan ức lắm, nhưng hiểu đạo rồi thì không có gì là oan uổng cả. 
Nhân quả thông ba đời, đời này mình không làm, nhưng chắc chắn đời kiếp trước mình đã 
làm.  

Vậy thì, mọi sự bất thuận hôm nay đến với ta đều là dịp cho ta tiêu trừ bớt nghiệp 
chướng, là cơ hội cho cái nghiệp của mình đổ bớt ra đi. Xin chớ quá trách người, mà nên 
trách lấy chính mình, tại sao nhiều đời nhiều kiếp qua mình mê mờ tạo tác quá nhiều 



142 

 

 nghiệp ác! Đã gây nhân thì có ngày nhận quả, nếu hôm nay có quả báo nào đến, ta 
hãy sẵn sàng đón nhận, nhận trước khỏi nhận sau, không nên quá e ngại nhé chư vị.  

Xin báo cáo với chư vị chuyện này, hiện tại Mẹ của Diệu Âm đã già yếu, đang bệnh 
nặng, đang chờ từng ngày xả bỏ báo thân. Mẹ của Diệu Âm là người quê mùa, ít tu hành, 
sống trong một gia đình được gọi là phú nông nhưng thiếu cái tâm bố thí giúp người. Giờ 
này tuổi đời đã sắp mãn, nhưng trong tâm vẫn còn đầy tham chấp chuyện thế gian. Ôi! Tất 
cả đều có nhân quả. Nhìn đó mà Diệu Âm cũng cảm thấy vô cùng lo lắng!  

Tất cả những nghiệp nhân quả báo đều từ cái tâm này ứng hiện ra. Nếu cái tâm 
không chịu giác ngộ, cứ tiếp tục tham chấp, thì chính ta bị nạn. Trong suốt thời gian qua, 
Diệu Âm hết lòng giao lưu Pháp Niệm Phật Hộ Niệm Vãng Sanh hầu tạo chút duyên lành, 
mong có chút ít công đức để hồi hướng cho mẹ già, cầu nguyện cho người được vãng sanh 
Tịnh-Độ. Ngoài ra, những sự tham chấp không cứu được người mẹ vãng sanh, những sự 
phiền muộn không cứu được chính mình thành đạo, những sự đấu tranh không cứu được 
người thân thoát nạn. Mọi sự khen chê của thế gian không có chỗ dựa để giải thoát đâu. 
Chỉ có niệm Phật, chỉ có hộ niệm vững vàng mới cứu mẹ già, mới cứu được người thân, 
mới cứu được chính mình vãng sanh thoát vòng khổ lụy chư vị ơi. 

Vậy thì, khi gặp phải một chướng nạn gì, xin chư vị đừng quá lo ngại. Ngài Huyền-
Trang, một vị đại Tôn Sư chơn chánh tu hành trong thời nhà Đường, nhưng vì túc nghiệp 
mà cuối đời Ngài cũng phải trả nhiều quả báo không nhẹ. Ngài đã vui vẻ trả nghiệp để ra 
đi, thì chúng ta là hàng phàm phu tội chướng sâu nặng làm sao tránh khỏi chướng nạn đây. 
Do đó, những khó khăn trước mắt chỉ là sự thử thách quá nhỏ, có thấm vào đâu so với 
nghiệp chướng mình đã từng tạo ra. Vậy thì cớ chi chư vị phải hoang mang lo lắng? 

Người chân chánh tu đạo không nên sợ ách nạn mà hãy sợ cái nhân gây ra ách nạn. 
Người chân chánh tu đạo không trốn tránh quả báo, mà chỉ sợ mình có sơ ý tạo điều gì lầm 
lỗi chăng. Trong kinh Phật dạy, “Bồ-Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả”. Bồ-Tát có trí huệ, 
hiểu rõ lý Nhân-Quả nên tu hành quyết diệt trừ nhân chủng xấu thì quả báo dù có xấu cũng 
chuyển hóa thành tốt. Kẻ phàm phu mê muội, hễ thấy quả báo xấu thì lo sợ, vội vã cầu xin 
điều tốt lành, nhưng việc xấu cứ tiếp tục làm, thì hỏi rằng cầu sao cho thoát khổ được vui 
đây? Đời này mình làm một việc gì, dù là việc tốt nhưng vẫn có người chống đối xuyên 
tạc, đây đều do nhân-quả mà nên. Nhân duyên quả báo tơ hào không sai. Khi gặp nghịch 
cảnh tự mình phải biết sám hối túc nghiệp, thì nghiệp chướng mới mong tiêu giảm vậy. 
Biết được lý nhân quả này nên gặp điều gì chướng ngại, Diệu Âm hoàn toàn không phiền 
trách, mà xác định rằng mình đã có điều sai trái trước đây...  

Sau pháp hội này, Diệu Âm sẽ về Việt Nam, muốn ngày ngày ngồi bên người mẹ để 
niệm Phật, tìm mọi cách để hộ niệm giúp cho mẹ mình được vãng sanh. Trong mười mấy 
hai chục năm qua, cũng vì chú tâm việc làm đạo, vì quá sốt sắng khuyên người niệm Phật, 
mong cầu cho chúng sanh hiểu thấu hành đúng Pháp Hộ-Niệm để hy vọng có người được 
cứu. Khi nghe được một người vãng sanh Diệu Âm mừng chẳng khác gì chính cha mẹ 
mình được vãng sanh vậy. Nhưng giờ này kiểm điểm lại, Diệu Âm cảm thấy giựt mình vì 
hình như mình có điều sơ suất, đó là chưa làm trọn được hiếu phận của một người con 
trước người mẹ già đang bị bao vây bởi nhiều nghiệp khổ, chịu nhiều khó khăn trước ngày 
ra đi! 

Cứu người thật không đơn giản!... Ách nạn lại quá nhiều!... Thế gian cạnh tranh quá 
cay nghiệt! … Nếu cứ mãi tranh thắng tranh hơn với người, gặp một chút trở ngại gì cũng 
buồn phiền, lo lắng, đấu tranh… thì chẳng khác gì ăn uống bất cẩn bị trúng thực phải ói 
mửa ra, đúng ra nhờ vậy mà giúp cho mình được nhẹ bụng đi, nhưng vì tiếc uổng những 
thứ thừa mứa mà cố gắng hốt lại... Hốt chi chất độc hại, hốt thêm đất cát nhơ bẩn, độc 
càng độc hại hơn!...   

Thôi thì xin chư vị đừng quá chấp vào chuyện thế gian nữa nhé. Hãy tập xả ra, 
buông sớm một chút, đừng chờ đến sau cùng mới tính thì kẹt lắm đấy. Hãy nghĩ rằng, 



143 

 

những chướng nạn xảy ra trong đời là cái dịp cho mình tiêu trừ nghiệp chướng. Hãy cố 
gắng tập bình thản, vui vẻ chấp nhận cảnh bất thuận lợi này thì nghiệp chướng sẽ nương 
theo đây mà trôi đi luôn, hay nói rõ hơn là mình đã trả được một số nghiệp báo vậy. Hơn 
nữa, chính sự vui vẻ này giúp cho mình có khả năng tự hóa giải chướng nạn, để đến ngày 
giờ xả bỏ báo thân mình dễ vượt qua ách nạn của nghiệp khổ hầu hoàn thành được tâm 
nguyện vãng sanh. Hãy lấy những thử thách làm phương tiện tăng trưởng nghị lực. Thêm 
một chướng ngại là thêm một chứng minh cho thấy rằng thế giới này rõ ràng quá ô trược, 
là cõi ác thế đáng chán chê, thúc đẩy mình hạ quyết tâm niệm Phật, một đời này phải vãng 
sanh Tịnh-Độ mới được.  

Muốn vãng sanh thì sẵn sàng xả bỏ báo thân này bất cứ lúc nào. Có xả bỏ báo thân 
này mới vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được. Người không muốn xả bỏ báo thân này 
thì nhất định sẽ còn kẹt lại đây mà chịu nạn. Thân xác này là thân nghiệp báo, sinh ra vì 
nghiệp, đã bị định nghiệp chi phối sẵn rồi. Tất cả đều có phần số. Vậy thì, có gì đâu mà 
phải lo lắng!...  

Việc đời đã khó, việc đạo càng khó hơn. Vậy thì, chúng ta xin hứa sẽ bảo vệ cho 
nhau. Hãy cố gắng đoàn kết lại để gìn giữ cho được Pháp Hộ-Niệm này hầu tự cứu lấy ta, 
cứu người có duyên vãng sanh thành đạo. Xin chư vị nhớ cho, ngày Diệu Âm ra đi, đừng 
nghĩ rằng Diệu Âm sẽ ngon lành trong lúc xả bỏ báo thân nhé. Đã mang thân phận phàm 
phu thì giờ này dù cho nói hay nói giỏi, nhưng cuối đời chưa chắc gì sẽ được an lành. 
Nghĩa là, có thể bị vướng, bị mắc, bị kẹt, bị mê đủ điều, rất cần chư vị thương xót đến hộ 
niệm. Những lời khai thị hướng dẫn của chư vị Diệu Âm sẽ chân thành cảm ơn, tin tưởng, 
lắng nghe và làm theo. Diệu Âm xin hứa sẽ cố gắng hết sức niệm cho được câu A-Di-Đà 
Phật sau cùng để vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nhất định chúng ta quyết ly đoạn 
cảnh phàm phu, đi làm Bồ-Tát để cứu mình, cứu độ chúng sanh.  

Tóm lại, xin chư vị hãy yên chí, vững vàng đi tới. Phát tâm làm đạo cần phải chấp 
nhận nhiều thử thách cam go. Mặc chướng ma ngăn cản, nhưng đường chánh đạo ta vẫn 
cứ đi, tâm ta phải vững thì mới có ngày thành tựu. Mọi sự đều có sự định phần, nước chảy 
đã có chỗ chứa, xin chư vị đừng nên lo lắng nhiều quá. Hãy yên tâm, vững vàng, tiếp tục 
làm đạo. Nguyện cho tất cả chư vị đều thành tựu nguyện ước vãng sanh thành Phật.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 
 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 129) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 
Nam Mô A-Di-Đà Phật. 



144 

 

Xin tiếp tục bàn về vấn đề khác nhau giữa: “Đới Nghiệp Vãng Sanh” và “Tự Lực 
Tu Chứng”. Chúng ta thường nghe nói câu: “Đới nghiệp vãng sanh, một đời thành Phật”, 
thì hôm nay ở đây có một giải đáp: 

(w): Phải tu vô lượng kiếp mới thành Phật, làm gì có chuyện tu một đời mà thành 
Phật.  

Đúng hay sai chư vị? – (Sai). Thực ra nói rằng, tu vô lượng kiếp mới thành Phật có 
chánh lý, mà tu một đời thành Phật cũng có cái chánh lý của nó. Nếu một người tu tại cõi 
Ta-Bà này để một đời thành Phật thì rất khó, rất khó. Phật dạy rằng phải tinh tấn tu hành 
vô lượng kiếp mới có thể thành tựu Phật quả. Như vậy, ở đây mà nghĩ rằng tu một đời 
thành Phật là vọng tưởng, hoang tưởng, không ai dám tin tưởng. Nhưng nếu vãng sanh về 
Tây-Phương Cực-Lạc rồi thì ai ai cũng chỉ tu hành một đời liền được thành Phật. Đây là sự 
thật. Do đó, vấn đề thành tựu Phật quả cần tu vô lượng kiếp hoặc tu một đời đều có chánh 
lý của nó. 

Tây-Phương Cực-Lạc là thế giới bình đẳng. Hàng phàm phu tội chướng sâu nặng 
vãng sanh hạ phẩm hạ sanh cũng một đời thành Phật. Chư Đẳng Giác Bồ-Tát trở về cõi 
Tây-Phương Cực-Lạc cũng một đời thành Phật. Chư Tổ thường dạy, hễ vãng sanh về Tây-
Phương Cực-Lạc, dẫu cho hạ phẩm hạ sanh cũng viên mãn tam bất thoái, nghĩa là hoàn 
thành ba bậc bất thoái chuyển: Vị Bất Thoái, Hạnh Bất Thoái, Niệm Bất Thoái để thành 
tựu đạo quả. Trong kinh Niệm Phật Ba-La-Mật, Đức Thế-Tôn dạy, vãng sanh thì một đời 
thành Phật, và Phật nói thẳng rằng, vãng sanh tức là thành Phật. Như vậy, thực sự có nơi 
phải tu vô lượng kiếp mới có hy vọng thành tựu, có nơi chỉ tu một đời thì thành Phật.  

Một điểm nữa chúng ta cần nên lưu ý, Phật dạy, muốn thành Phật một chúng sanh 
phải tu vô lượng kiếp, chứ Phật không nói rằng bắt đầu từ đây phải tu tới vô lượng kiếp 
nữa mới được. Xin hãy nhớ rằng, mỗi chúng sanh đã chết đi rồi sinh lại trải qua từ vô 
lượng kiếp về trước cho đến bây giờ và tiếp tục chuỗi sanh tử tử sanh cho đến vô chung 
trong tương lai. Quá khứ còn có đời quá khứ nữa, gọi là quá khứ vô thỉ. Tương lai đời sau 
còn có đời sau nữa, nên tương lai vô chung. Huệ mạng của chúng ta trải dài từ vô thỉ đến 
vô chung, trải qua vô vàn cảnh giới và tiếp tục một hành trình bất tận. Như vậy, tu vô 
lượng kiếp không có nghĩa là bắt đầu từ đây tu tới vô lượng kiếp nữa, mà có thể trong vô 
lượng kiếp trước chúng ta đã có tu hành rồi. Trong kinh Vô Lượng Thọ có câu:  

Vãn tích nhược bất tu phước huệ,  
Ư thử chánh pháp bất năng văn.  
Nghĩa là từ trong vô lượng kiếp qua, nếu một người không tu tích đủ phước đủ huệ, 

dù đời này có gặp chánh pháp này, thì họ cũng không thể tin, không thể nghe, không thể 
nào tu theo được. Nói cách khác, người nào trong đời này chí thành tin tưởng niệm Phật 
cầu vãng sanh Tịnh-Độ, là do cái nhân trong vô lượng kiếp về trước họ đã từng tu hành 
tích tạo nhiều phước đức và trí huệ rồi mới được đấy.  

Hiểu được đạo lý này, mong rằng chư vị nào đã tin thì phải tin cho vững vàng, đã 
niệm Phật thì phải niệm Phật cho chuyên tinh, đã nguyện vãng sanh thì phải nguyện cho 
tha thiết. Hãy đóng sáu căn lại mà quyết chí niệm Phật vãng sanh cho kỳ được trong một 
đời này. Đừng nghe người này nói ra, người kia nói vào mà lung lay ý chí. Chỉ cần một 
niệm chập chờn, thì lại tiếp tục vô lượng kiếp nữa chịu trầm luân sanh tử khổ nạn vậy.  

Vậy thì, phải tu vô lượng kiếp nữa cũng vì niềm tin không đủ, chỉ tu một đời này 
thành Phật cũng do niềm tin đã vững vàng mà được. Xin thưa với chư vị, vãng sanh về 
Tây-Phương Cực-Lạc, chúng ta trước sau gì cũng chỉ có một đời, chứ không có đời thứ 
hai. Thành ra nói rằng, một đời thành Phật là đúng nghĩa vậy.   

(x): Nghiệp lực không có “Tự Tánh” nên không thể chủ động, còn tâm lực có “Tự 
Tánh” nên chủ động đi vãng sanh thành Phật.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đấy!… Bây giờ lý đạo mới bắt đầu rõ ràng và cao 
hơn đây. Nghiệp lực không có tự tánh nên không thể chủ động. Nghiệp lực dữ dằn lắm, 



145 

 

hung hiểm lắm đấy nhé, chúng ta không thể khinh thường nghiệp chướng được đâu. Tác 
hại của nó chẳng khác gì một quả bom, nếu nổ ra thì sức tàn hại của nó kinh khủng lắm. 
Chư vị có biết ai sẽ là nạn nhân trước tiên không? Chính người đang ôm quả bom đó. 

Cái nghiệp lực nó luôn luôn đeo chặt trên vai của người tạo ra chúng, nó là những 
quả bom ở sát bên mình. Nếu quả bom nổ ra, chính ta là người chịu chết trước. Còn môi 
trường chung quanh chắc chắn sẽ không tránh khỏi bị ảnh hưởng theo. Một quả bom 
nguyên tử nổ ra làm cho thế giới phải kinh hoàng, hoảng hốt, vạn vật phải chịu một ách 
nạn vô cùng thảm khốc. Nghiệp lực dữ dằn như vậy đó, nhưng nó có một điểm rất yếu, đó 
là tự nó hoàn toàn không thể chủ động được. Hay nói cách khác, nghiệp lực không có tự 
tánh, nó không thể tự động phát tác được, mà nghiệp lực thuộc về duyên khởi, nghĩa là, hễ 
gặp duyên nó khởi tác dụng, không gặp duyên nó đành phải nằm im lìm. Một quả bom 
phải được cài thuốc nổ vào, rồi bấm nút nó mới có thể nổ, còn không thì quả bom sẽ nằm 
im như một cục sắt, chúng ta có thể đạp lên cục sắt mà đi một cách tự nhiên. Ví dụ này có 
lẽ giúp chúng ta hiểu rõ cái tính thụ động, thiếu tự tánh của nghiệp chướng vậy. 

Hiểu được nhược điểm của nghiệp lực rồi, chúng ta có thể khai thác điểm mạnh của 
tâm lực để vượt qua nghiệp lực. Điểm mạnh của tâm lực là gì? Tâm lực có tự tánh. Nghĩa 
là sao? Tâm mình có thể chủ động làm một việc. Mình muốn ở thì ở, mình muốn đi thì đi, 
mình muốn vô Niệm Phật Đường niệm Phật thì vào niệm Phật, mình muốn đi xi-nê thì đi 
xi-nê, v.v… Mình có thể chủ động làm những gì mình muốn làm, gọi là tâm lực có tự 
tánh. 

Tâm lực có tự tánh nên ta có thể không thèm theo nghiệp, mà chủ động theo nguyện 
lực trở về Tây-Phương Cực-Lạc. Đây là điểm chính yếu và vô cùng quan trọng của Pháp 
Môn Niệm Phật – Tùng Nguyện Vãng Sanh – Chứ không phải tùng nghiệp thọ báo. 
Chúng ta hãy khai thác triệt để lý đạo này, để vững vàng vãng sanh về Tây-Phương Cực-
Lạc thành đạo vậy.  

Nói theo cách của các pháp tu tự lực, có nghiệp thì phải trả, thì người tu hành phải 
dốc hết tâm lực ra dấn thân vào con đường đấu tranh với nghiệp chướng để tận trừ nghiệp 
hoặc, đến khi nào nghiệp sạch tình không thì được thành tựu. Nếu nghiệp chưa sạch, thì 
vẫn phải tiếp tục cuộc đấu tranh, từ đời này qua đời khác cho đến ngày chiến thắng viên 
mãn. Đường tu hành này khó khăn lắm chứ không đơn giản đâu. Pháp môn tu có vô lượng, 
tu pháp nào đều do tự mình chọn lựa. Nếu quyết lòng diệt nghiệp, hay quyết lòng tìm nợ 
nần để trả cho tròn nhân quả… đều là do tự mình chủ động chọn lấy.  

Với Pháp Môn Niệm Phật, Phật dạy, đừng nên chọn con đường quyết liệt đấu tranh 
với nghiệp chướng, mà bắt đầu từ đây hãy bám chặt lấy câu Phật hiệu, dùng câu Phật hiệu 
để bao phủ nghiệp chướng lại, rồi tha thiết nguyện vãng sanh để theo cái nguyện lực này 
mà đi thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo.  

Còn đấu tranh với nghiệp chướng là cách đi ngược lại thời gian, cố chui vào trong 
rừng nghiệp để sát tặc. Hàng phàm phu nghiệp chướng sâu, không mấy ai được thành tựu 
với cách này. Vậy thì, tốt nhất đừng tạo thêm nghiệp mới, còn nghiệp cũ thì cứ để im nó 
đi. Nên nhớ cho, nghiệp chướng thuộc về pháp duyên khởi. Nghĩa là, gặp duyên thì nghiệp 
chướng mới khởi phát thành quả báo, không có duyên nó chỉ nằm im đó chờ đợi, chứ tự 
nó không thể chủ động rục rịch được đâu. Khối nghiệp chướng nằm im bất động, thì chẳng 
khác gì một cái nền, ta có thể bước trên cái nền đó để đi vãng sanh về Tây-Phương Cực-
Lạc. Trong kinh gọi là hoành siêu tam giới. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ Phật dạy tu Pháp 
Niệm Phật là pháp “Hoành triệt ư ngũ thú, ác đạo tự bế tắc, vô cực chi thắng đạo, dị vãng 
nhi vô nhân”. “Ngũ Thú” hay còn gọi là “Ngũ Đạo” là chỉ cho các đường luân hồi, vì 
trong kinh Vô-Lượng-Thọ Phật không nói đến cảnh giới A-tu-la, nên chỉ có năm đường 
luân hồi. “Ác đạo tự bế tắc” nghĩa là nghiệp chướng, sanh tử luân hồi tự nó bế tắc, không 
còn báo hại chúng ta được nữa. “Vô cực chi thắng đạo, dị vãng nhi vô nhân”, đây là pháp 
vi diệu vô cực tối thắng, vãng sanh thành tựu đạo quả dễ dàng, nhưng chỉ vì chúng sanh 



146 

 

thiếu căn lành nên không tin, không hành theo nên đành mất vãng sanh thành đạo. Quá 
đáng tiếc vậy! 

Nay gặp được lời Phật dạy rồi, mong chư vị vững tâm vững chí đi vãng sanh, đừng 
nên sơ ý mà cứ nấn ná ở lại đây lo đánh phá nghiệp chướng. Đánh phá nó thì dễ dàng tạo 
duyên cho nó nổ ra. Nó nổ ra thì chính mình chết trước. Vậy thì đánh phá nó làm chi, đúng 
không? Thôi thì hãy bỏ quên nó đi. Nó nằm dưới đất cũng được, nó núp trong rừng cũng 
kệ… Mình hãy chí thành niệm Phật đi vãng sanh. Vãng sanh xong thì nghiệp chướng 
không bám theo mình phá hoại nữa, mà nằm đó chờ mình đến hóa giải.  

(y): Về Tây-Phương Cực-Lạc sống trong cảnh giới của Pháp-Tánh nên một đời 
thành đạo. Còn kẹt lại đây ta sống trong thế giới ô trược mà đời đời chịu nạn. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Các vị A-La-Hán có túc mạng thông, khi nghĩ tới 
trong quá khứ bị đọa lạc nhiều đời nhiều kiếp trong địa ngục mà sợ quá, trong kinh nói, 
nhiều khi các Ngài sợ đến toát ra mồ hôi, trong mồ hôi có pha trộn cả máu. A-La-Hán phá 
được Kiến-Tư-Hoặc vượt qua tam giới rồi, nhưng còn phải phá đến Trần-Sa-Hoặc và Vô-
Minh-Hoặc mới viên mãn đạo quả. Thật không phải là chuyện dễ làm. Trần-Sa-Hoặc là 
những chướng ngại từ bên ngoài đưa đến, Vô-Minh-Hoặc là phần phải đoạn của chư vị 
Pháp-Thân Bồ-Tát, còn Kiến-Tư-Hoặc là những nghiệp chướng gần gũi hơn do chính 
mình tạo ra. Diệt được Kiến-Tư-Hoặc chứng quả A-La-Hán, còn các nghiệp khác các vị 
A-La-Hán cũng phải truân chuyên trải qua hàng vô lượng kiếp nữa mới mong phá được, 
chứ đâu phải đơn giản. Vấn đề này lớn quá, chúng ta không nên khai thác tới.  

Như vậy, khi còn kẹt ở lại đây, phải sống trong cái thế giới Ta-Bà khổ nạn này, 
chúng ta phải chịu vô lượng nghiệp chướng chi phối nặng nề. Nghiệp chướng bên trong, 
hoàn cảnh bên ngoài… đủ mọi thứ chi phối. Trong kinh Lăng-Nghiêm Phật nói về ngũ-ấm 
ma. Thân này thuộc về thân ngũ-ấm, bị 5 loại ma ấm chi phối. Dễ sợ lắm! Sơ suất một 
chút liền bị chướng nạn ngay.  

Ngũ ấm là: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sắc ấm là loài ma chi phối về vật chất. 
Thọ, Tưởng, Hành, Thức là 4 loại ma khác chi phối cái tâm này. Chính 5 loại ma này xui 
khiến chúng ta tạo tác sai lầm. Chúng ác hiểm lắm, kinh khủng lắm, sẵn sàng kéo chúng ta 
vào chốn đọa lạc. Phật dạy quán tâm vô thường, cái tâm hồn này đang bị 5 loại ma quậy 
phá làm cho ta thường bị mê loạn, không định được. Hàng phàm phu như chúng ta không 
dễ gì yên tâm với những loài ma quái này đâu. Tu hành mà sơ ý hiếu kỳ mơ tưởng một 
chút liền bị Tưởng-Ấm ra tay liền, muốn chứng đắc ngon lành liền bị Thọ-Ấm ban cho sự 
chứng đắc để hưởng, v.v… Tất cả đều là những thứ cạm bẫy vô cùng hiểm nghèo đang 
chờ chúng ta… Dễ sợ lắm đấy!...  

Cảnh giới Tây-Phương Cực-Lạc là cõi Pháp Tánh, là cảnh giới của Chơn-Tâm Tự-
Tánh ngự trị. Người ở cõi Tây-Phương toàn là Đại Bồ-Tát Bất-Thoái, đã minh tâm kiến 
tánh. Vãng sanh về đó chư vị sẽ là bạn lữ của chư Bồ-Tát Bất-Thoái, như vậy nhất định 
chư vị đương nhiên cũng là Bồ-Tát, đạo nghiệp tự nhiên sẽ thành tựu. Pháp tu niệm Phật 
vi diệu chính ở điểm này. Đây là pháp tu cầu vãng sanh chứ không phải cầu chứng đắc, 
nhưng cuối cùng đều chứng đắc tất cả. Có dịp chúng ta sẽ nói thêm về lý đạo này. 

(z): Về Tây-Phương Cực-Lạc ta tu với chư Đại Bồ-Tát Bất-Thoái-Chuyển nên một 
đời thành đạo. Tại cõi Ta-Bà ta tu với phàm phu nên khó thoát cảnh phàm phu.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Quá đúng rồi. Một đạo tràng ở cõi Tây-Phương Cực-
Lạc có chư Bồ-Tát tu chung với chúng ta, chư Phật gia trì cho chúng ta, nhờ thế nên tâm 
chúng ta không thể thoái chuyển, tất cả môi trường xung quanh đều hỗ trợ tích cực cho 
chúng ta thành đạo. Sống chung với Bồ-Tát thì chúng ta cũng làm Bồ-Tát, nếu chúng ta 
muốn làm phàm phu cũng làm không được. Làm phàm phu thì phải ở chung với phàm 
phu, ở đó đâu có phàm phu để kết bạn. Còn ở thế giới này chung quanh toàn là phàm phu. 
Sống với phàm phu, chúng ta có muốn làm Thánh Nhân cũng không làm nổi. Nếu cố gắng 
lắm, làm Thánh Nhân được một bữa, thì bữa thứ hai bắt đầu có người tới cạnh tranh, ganh 



147 

 

tỵ, đố kỵ lung tung. Nếu không hòa đồng làm phàm phu với nhau thì họ sẽ quậy, sẽ phá tới 
cùng. Ở cõi này thật sự chướng ngại chập chùng. Mình muốn tu mà ma chướng cứ bao vây 
não loạn. Mình muốn thoát mà bị nhiều người kéo lại. Ví như đang ở trong căn hầm tối 
tăm, mình muốn qua cửa ngõ đó để thoát nạn, nhưng có hàng ngàn người đứng chận tại 
cửa, làm sao có thể vượt qua đây? 

Chính vì thế, ở thế giới này bị quá nhiều chướng nạn, có quá nhiều sự ràng buộc, 
chúng trói mình lại, chúng kéo mình lại, không cho phép mình vượt qua một cách dễ dàng 
đâu. Còn ở cõi Cực-Lạc không có cảnh khổ thì làm sao chịu khổ? Không có phàm phu thì 
làm sao làm được phàm phu? Ở với Thánh Nhân thì chúng ta thành Thánh Nhân. Vì ta sẽ 
thành Thánh Nhân nên mới ở chung với Thánh Nhân. Tây-Phương Cực-Lạc là quốc độ 
của Pháp Tánh, nơi đó Chơn-Tâm Tự-Tánh hiển hiện, trí huệ càng ngày càng khai mở, 
phước báu càng ngày càng phát sinh ra. “Phước Huệ Viên Mãn” chính là quả vị Phật. Cho 
nên vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì tu một đời thành Phật, còn tu ở đây dẫu có tinh 
tấn tới đâu, thời gian cũng phải trải qua vô lượng kiếp là chuyện đương nhiên vậy.  

Vậy thì, khi nói tu vô lượng kiếp mới thành Phật là chỉ cho người muốn ở lại đây tu 
hành. Còn nói tu một đời thành Phật là chỉ cho người muốn về Tây-Phương Cực-Lạc để 
tu. Một đời bất thoái chuyển thành Phật chắc chắn phải thoải mái hơn, vững vàng hơn, dễ 
dàng hơn, vi diệu hơn phải không chư vị? Vãng sanh xong thì chắc chắn thành Phật. Xin 
chư vị vững lòng mà đi cho tới Tây-Phương Cực-Lạc để thành đạo nhé.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  
 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 130) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
Nam mô A-Di-Đà Phật. 
Xin mở trang 54, câu 24: 
Những đáp án thích hợp cho người tu hành trong thời mạt pháp này.  
Câu này nêu ra vấn đề là trong thời mạt pháp này chúng ta tu cách nào thuận lợi nhất. 

Đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật để lại tới 84 ngàn pháp môn tu học, nhưng khi tu hành không 
phải chúng ta phải tu tất cả các pháp môn đó. Không có một người nào có thể tu đến 
84.000 pháp môn đâu. Như vậy sự tuyển chọn pháp môn tu học, thực hành chính xác và 
hợp với chính mình là điều rất cần thiết để có hy vọng thành tựu, nhất là trong thời mạt 
pháp này. 

(a): Thời mạt pháp mà không niệm Phật thì ức triệu người tu hành khó tìm ra một 
người chứng đắc. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đây là lời Phật dạy trong kinh Đại-Tập. Phật dạy 
rằng, đến thời mạt pháp chỉ có niệm Phật mới dễ được thành tựu, mới có thể vượt qua tam 



148 

 

giới, còn tu hành theo những pháp môn khác thì vô cùng khó khăn, người tu trì có đến 
hàng triệu nhưng khó tìm ra được một người chứng đạo. Có tu hành thì tốt, có thể hưởng 
được phước báu, có thể kết duyên với Phật pháp, còn thực sự được thành tựu thì hoàn toàn 
không đơn giản. Chúng ta mang thân phận phàm phu, lại sanh ra trong thời mạt pháp này, 
thì niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc mới có cơ hội thành tựu. Như vậy, 
chúng ta quyết lòng niệm Phật là đúng rồi đấy, không có gì phải phân vân lo ngại về pháp 
môn tu tập đâu.  

(b): Ai cũng có thể niệm Phật đến “Nhất Tâm Bất Loạn” tự tại vãng sanh, không cần 
đến hộ niệm. 

Đúng hay sai? – (Sai). Câu (a) bên trên xác định chúng ta chọn Pháp Niệm Phật để 
hành trì là đúng. Còn câu (b) này bổ nghĩa cho câu trước, nhắc nhở chúng ta rằng không 
phải hễ niệm Phật thì chắc chắn sẽ được thành tựu. Xin đừng suy nghĩ quá đơn giản mà có 
thể dẫn tới chỗ bất cẩn, thượng mạn, hoang tưởng.  

Niệm Phật phải đạt được “Nhất Tâm Bất Loạn”, hơn nữa, phải chứng đắc cảnh giới 
“Lý Nhất Tâm Bất Loạn”, hiển hiện được Chơn-Tâm Tự-Tánh thì mới chắc chắn được 
vãng sanh. Nhưng khổ nỗi, phàm phu chúng ta, những cụ già như ông bà, cha mẹ của 
chúng ta không dễ gì niệm Phật đến “Nhất Tâm Bất Loạn” được. Vậy thì cho rằng, không 
cần hộ niệm là tự mình làm khó cho mình đấy.  

(c): Chí thành chí kính niệm Phật là đạo nhiệm mầu để vãng sanh. Đừng nên khởi 
tâm thượng mạn mà dễ bị nạn. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Thêm một vấn đề nữa để nhắc nhở nhau. Niệm Phật 
phải có tâm chí thành chí kính và tâm chí thành chí kính này chính là cái đạo nhiệm mầu 
giúp cho chúng ta dễ được vãng sanh. Đây là lời căn dặn của chư Tổ, nhất là Tổ Ấn 
Quang, Ngài nói rằng, chí thành chí kính chính là cái đạo nhiệm mầu giúp cho hàng phàm 
phu như chúng ta được vãng sanh, chứ không phải thông minh hay chứng đắc cao thượng 
gì khác đâu. Chư Tổ đã dạy như vậy, chúng ta cần phải chú ý để tự mình biết phương 
hướng thực hiện lấy. Sự chí thành chí kính này không đòi hỏi sự thông minh, không đòi 
hỏi một pháp cao đạo diệu nào cả, mà chính yếu là làm được mẫu người hiền lành, chất 
phác, tránh đi những thứ thị phi, ganh tị, đấu tranh của đời, đừng để những chướng nạn đó 
vướng lấy chúng ta.  

“Đừng khởi tâm thượng mạn…” là hàm chỉ đừng vọng cầu “Nhất Tâm Bất Loạn”. 
Phàm phu tâm mê nghiệp nặng không dễ gì thực hiện được cảnh giới này đâu nhé chư vị. 
Nếu khởi tâm thượng mạn, nghĩ rằng mình thuộc hàng thượng căn, trí huệ đã khai mở, có 
thần thông đạo lực gì đó… thì coi chừng bị nạn. Dễ lắm đấy!...  

Mong chư vị hãy lấy lòng chí thành chí kính mà tu hành để dễ được thành tựu hơn. 
Khi vãng sanh rồi, lúc đó sẽ làm được tất cả những gì mình muốn làm vậy. 

(d): Niệm Phật đạt được “Niệm Bất Niệm” rất dễ, chắc chắn sẽ vãng sanh, không 
cần đến hộ niệm.  

Đúng hay sai chư vị? – (Sai). Hôm nay chúng ta đang hồi hướng công đức cho một 
vị. Vị này tâm tánh hiền lành, thành thực, trong trường đời có danh tiếng, học thức cao, 
việc làm tốt… Vị này tu niệm Phật chưa được chuyên lắm, bên cạnh cũng thường tham gia 
thực hiện theo một phương pháp gọi là “Bất Niệm Tự Niệm”. Thực ra, “Bất Niệm Tự 
Niệm” tương tự một thuật ngữ gọi là “Niệm Vô Niệm” trong Pháp Môn Tịnh-Độ. Niệm 
Vô Niệm là công phu niệm Phật đến chỗ tâm thanh tịnh, nhất tâm, miệng không niệm 
nhưng trong tâm vẫn tự niệm Phật được. Đây là thành quả khá tốt, chuẩn bị bước tới 
ngưỡng cửa của “Nhất Tâm Bất Loạn”. Cảnh giới này cao lắm chứ không phải bình 
thường… Nhưng bất ngờ vị này bị đột quỵ, tinh thần không được tỉnh táo, phải gởi vào 
bệnh viện cấp cứu… Các vị hộ niệm nghe tin cũng sốt sắng tới hộ niệm trợ duyên cho 
Ngài... Chư vị thấy đó, lý thuyết thì gọn gàng, nhưng thực tế thì không phải dễ dàng, 
không đơn giản đâu!...  



149 

 

Có nhiều người nghe thấy phương thức “Bất Niệm Tự Niệm” hay quá. Nhiều người 
chỉ cần thực hành một vài tuần hoặc thậm chí một vài ngày thì báo tin có sự thành công dễ 
dàng và tốt đẹp. Các vị đó tin tưởng nhất định sẽ được vãng sanh, không cần đến hộ niệm. 
Cầu mong sự tin tưởng này trở thành sự thực cho chúng sanh được nhờ. Tuy nhiên trong 
thực tế đã có nhiều trường hợp tự nhận sự chứng đắc này mà gặp phải nhiều điều khó 
khăn. Tại sao vậy? Đây có lẽ liên quan đến vấn đề khế lý khế cơ. Pháp môn tu tập cần phải 
khế lý, thực hành thành tựu cần phải khế cơ. Người phàm phu trí cạn nghiệp dày, khởi tâm 
động niệm cần phải cẩn thận, nếu sơ ý bất cẩn dễ rước lấy những chướng nạn bất ngờ, 
thường rơi vào những cảnh giới lạ lùng giả huyễn, quả báo tương lai thực sự rất khó 
lường!... 

Cho nên đạt đến chỗ niệm bất niệm, niệm tự niệm phải dành cho các bậc thượng căn 
thượng trí, công phu cao lắm, chứ không phải là việc dễ dàng cho hàng phàm phu như 
chúng ta đâu. Mong chư vị chú ý, đừng nên sơ suất mà có thể bị trở ngại.  

(e): Hiếu kỳ rất dễ bị ma nạn. Chỉ vì tâm thượng mạn mà dễ bị ma chướng phá hoại, 
gạt vào những cảnh giới chứng đắc giả. 

 Đúng không chư vị? – (Đúng). Những lời này trong kinh Phật nói, chư Tổ dạy, nhất 
là trong kinh Lăng-Nghiêm Phật nói rất rõ về vấn đề này. Khi khởi một tâm cầu chứng 
đắc, thường dễ rơi vào những dạng chứng đắc giả, chứ không phải thực. Mong chư vị cần 
phải chú ý đến vấn đề này. Trong kinh có những câu như: “Vị chứng vi chứng…”, nghĩa là 
chưa chứng mà tưởng mình đã chứng rồi, đây là do vọng tưởng, tự gạt mình vào những 
cảnh giới huyễn vọng. Trong kinh Lăng-Nghiêm, Phật dạy rất rõ về vấn nạn này:  

Bất tác Thánh Tâm danh thiện cảnh giới,  
Nhược tác Thánh Giải tức thọ quần tà.  
Phật Đảnh Thủ Lăng-Nghiêm là kinh khai mở trí huệ cho chúng sanh, Phật chỉ rõ nẻo 

chánh đường tà. Chúng ta cần y giáo lời Phật mà phụng hành, nhất định tránh xa đường tà, 
tu theo đường chánh pháp.  

“Bất tác Thánh Tâm”, có người sơ ý giảng giải câu này là “Đừng làm theo tâm 
Thánh”, khiến hàm oan cho Phật. Đây đúng là, y kinh giảng nghĩa làm oan cho ba đời chư 
Phật. Phật dạy: “Y ý, bất y ngữ”. Giảng nghĩa theo từng chữ rất dễ bị nhầm, nên phải hiểu 
cho thấu ý mới đúng. Ý nghĩa 4 chữ này là: đừng bao giờ làm, đừng bao giờ nghĩ, đừng 
bao giờ tưởng, đừng bao giờ tự cho rằng ta đã thành Thánh rồi, đã chứng đắc rồi… 

“Danh thiện cảnh giới”, thì đây chính là điều thiện lành, tốt đẹp, xứng hợp với căn 
cơ của mỗi người đồng tu chúng ta. Sự thiện lành này giúp cho đường tu hành của chúng 
ta an toàn, không bị trở ngại.  

“Nhược tác Thánh Giải”, nếu tự cho ta đã đại khai viên giải, đã chứng đắc rồi, đã 
nhất tâm bất loạn, đã niệm bất niệm rồi, không cần ai hộ niệm hỗ trợ nữa… Phật dạy, khi 
khởi tâm cuồng ngạo như vậy thì“Tức thọ quần tà”. Nghĩa là, chắc chắn liền bị chúng ma 
bao vây gây hại mà thọ nạn.  

“Quần Tà” Phật nói ở đây là chỉ cho Ngũ-Ấm Ma, hay còn gọi là Ngũ-Uẩn Ma. 
Ngũ-ấm ma gồm có: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sắc-Ấm là những dạng ma thuộc về 
thế gian hữu hình như: tiền tài, danh vọng, sắc đẹp, ăn uống, ngủ nghỉ, v.v… chính là 
những thứ dục lạc vật chất lôi kéo làm trở ngại đường đạo. Những Ấm về Thọ, Tưởng, 
Hành, Thức, là những loài ấm ma chi phối thẳng vào tâm thần. Những vọng tâm, hoang 
tưởng, ý niệm sai lầm, v.v… đều do 4 loại ma này xui khiến làm cho người tu hành thoái 
chuyển, lạc đạo. Thọ là thọ hưởng, cảm giác; Tưởng là ý nghĩ, tri giác; Hành là tâm lý, 
hành động; Thức là phán xét, nhận thức.  

Trong 5 thứ ấm ma, có 4 loại thuộc về tâm, 1 loại thuộc về sắc tướng, mỗi loại ấm ma 
có 10 thứ. Như vậy, có tổng cộng 50 thứ ấm ma đang chi phối, phá hoại thân tâm của 
chúng ta. 50 thứ ma này dữ lắm, không hiền đâu. Người tu hành sơ ý khởi tâm vọng động 



150 

 

ra liền bị các loài ấm ma lợi dụng cơ hội chen vào phá hoại. Người bất cẩn thường bị 
vướng nạn là lý do này vậy.  

Biết được vấn đề này rồi, tu hành trong thời này xin chư vị phải hết sức cẩn thận, chớ 
nên khinh suất. Nếu sơ ý hiếu kỳ, khởi tâm mong cầu những điều gì bất bình thường thì 
phải biết dừng lại ngay, sám hối liền, không được tiếp tục nữa. Chỉ cần không hiếu kỳ, 
không tham chứng đắc, không cầu thần thông, không mơ tưởng lung tung… thì đường tu 
hành sẽ êm xuôi phẳng lặng. Nếu tu hành mà khởi tâm thượng mạn, là tự mình tạo cơ 
duyên rất thuận lợi cho quần ma nương vào phá hoại, chúng gạt ta vào những cảnh giới 
hoang tưởng hoặc sự chứng đắc giả huyễn ít ai ngờ tới. Những cạm bẫy này vô cùng tinh 
vi khó ai phát hiện ra, đến sau cùng phát hiện ra thì đã quá muộn màng, đành phải cúi đầu 
chịu nạn!... 

Mong chư vị luôn luôn tự cảnh tỉnh lấy mình, hãy tự biết mình trí cạn chướng sâu, 
nghịch duyên quá nhiều, nên cố gắng giữ tâm hạnh khiêm cung tu hành, thành tâm sám 
hối, biết lắng nghe lời khuyên giải của thiện tri thức. Chính nhờ sự khiêm cung, kiệt thành 
sám hối này mà hóa giải rất nhiều ách nạn cho mình vậy.  

(f): Nếu niệm Phật được “Nhất Tâm Bất Loạn” thì cứ khoe ra cho nhiều người tôn 
kính mới đúng.  

 Đúng không chư vị? – (Sai). Sai quá rồi! Những vị thực sự đã chứng được “Nhất 
Tâm Bất Loạn” rồi, thì xin thưa rằng, không bao giờ có sự khoe khoang ra đâu. Đây là một 
điều rất tế nhị, và cũng là điều tối kỵ của người chân chánh tu hành. Không bao giờ một 
người niệm Phật thực sự đã đắc được cảnh giới “Nhất Tâm Bất Loạn” mà đi khắp nơi khoe 
rằng: “Tôi đã nhất tâm bất loạn rồi đây”… Không có đâu chư vị ơi!... Trong kinh Phật 
cũng như chư Tổ thường xuyên nghiêm khắc nhắc nhở điều cấm kỵ này để cảnh cáo người 
tu hành.  

Vậy thì, mong chư vị phải nhớ, không bao giờ có chuyện một người tự khoe mình đã 
chứng đắc, tự cho mình là Phật, Bồ-Tát tái thế mà chúng ta dám tin tưởng là thật được. 
Đức Thế-Tôn thị hiện xuống thế gian này khai đạo, thời hạn độ sanh của đức Thích-Ca 
Mâu-Ni Phật là 12.000 năm, trải qua 3 thời kỳ chánh pháp, tượng pháp và mạt pháp. 
Trong 12.000 năm này, chỉ có một mình Đức Thế-Tôn lộ danh thành Phật. Hiện tại chúng 
ta đang rơi vào mạt pháp, nhưng dù sao vẫn còn hơn 9.000 năm nữa vẫn là trong thời độ 
sanh của đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật. Nhất Phật xuất thế, thiên Phật hộ trì. Một vị Phật lập 
đạo độ sanh, có hàng ngàn vị Phật và Bồ-Tát khác cùng xuống phàm hộ trì cho chánh 
pháp, nhưng không có một vị Phật Bồ-Tát nào lại lộ diện xưng này xưng nọ để tranh danh 
tranh phận với Đức Thế-Tôn đâu. Mong chư vị hiểu rõ nguyên tắc này. 

Do đó, khi nghe thấy những hiện tượng lạ không hợp với quy tắc của Phật môn, xin 
chư vị chớ nên hiếu kỳ, xin đừng tham chấp tới, thì đường tu hành mới được thuận lợi, an 
ổn. Hơn nữa, hãy vững lòng vững dạ, nhiếp tâm niệm Phật cầu nguyện vãng sanh không 
nên phân vân chao đảo. Biết rõ phận mình còn phàm phu, nghiệp nặng, chướng sâu, đã sơ 
ý gây nên tội chướng với pháp giới chúng sanh nhiều quá… thì bây giờ hãy phát lồ sám 
hối nghiệp chướng, giữ hạnh khiêm cung, đừng mơ cầu những cảnh giới cao kỳ mà dễ 
vướng bẫy lâm nạn. Hãy đoàn kết gắn bó giúp đỡ nhau, biết nương nhờ nhau trong những 
lúc bệnh hoạn, lâm chung. Người biết lắng nghe những lời khai thị của ban hộ niệm, 
hướng dẫn của bạn đồng tu, sẽ hưởng được sự lợi lạc vô cùng to lớn. Hy vọng chúng ta 
đều được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc.  

Tổ dạy, chí thành chí kính, tin sâu, nguyện thiết, dù cho tán tâm niệm Phật, loạn tâm 
niệm Phật cũng được vãng sanh. 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 
 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 



151 

 

(Tọa đàm 131) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Hôm nay tại Niệm Phật Đường nhỏ bé và nghèo nàn này được tiếp đón một số 

khách quý từ nhiều nơi trên thế giới về đây. Sự hiện diện của chư vị làm cho Diệu Âm vô 

cùng hân hoan phấn khởi. Chư vị về đây là vì Phật pháp và chắc chắn chư vị cũng có 

chung một hướng đi giống nhau, đó là quyết lòng niệm Phật một đời này vãng sanh về 

Tây-Phương Cực-Lạc. Phải không chư vị? 

- Dạ phải.  

Và bên cạnh vấn đề vì đạo pháp, chắc chư vị cũng có nhiều tình cảm, thương mến 

nhau nên mới về. Đầu tiên Diệu Âm xin thành tâm tri ân cảm niệm công đức tất cả chư vị, 

và xin hứa quyết lòng cùng đi chung một đường với chư vị là đời này quyết lòng niệm 

Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ. Mong tất cả cùng phát cái tâm nguyện mạnh mẽ là cùng 

nhau hộ niệm giúp cho người có duyên vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc…  

Theo đúng chương trình còn dang dở là Diệu Âm đang nói về Hộ Niệm, thì hôm nay 

xin chư vị cũng hoan hỷ cho phép Diệu Âm tiếp tục nói về chương trình Hộ Niệm Vãng 

Sanh. Chắc chư vị hoan hỷ chứ? A Di Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 54. Câu (g): Chưa chứng đắc mà khoe rằng chứng đắc là tội đại 

vọng ngữ. Nếu không sám hối kịp thời sẽ bị đại nạn.  

Câu này đúng không? – (Đúng). Thật sự đúng đó. Trong kinh Lăng-Nghiêm, Phật có 

dạy rằng, những người chưa chứng đắc mà cho mình chứng đắc, thì đây là tội đại vọng 

ngữ, dù rằng lời này vô tình hay cố ý, hoặc sơ ý hay quá bồng bột. Khi nghe kỹ những lời 

khai thị của Ấn Tổ, chúng ta mới thấy rằng tội này lớn lắm, nặng lắm. Ấn Tổ là một đại 

Tôn Sư trong thế kỷ 20, Ngài thấy chúng sanh trong thời mạt pháp này thường có vọng 



152 

 

tưởng lớn quá. Cũng có những người nhiệt tâm tu hành, nhưng lại có tính hiếu kỳ, ưa cầu 

cảm ứng, thích thần thông, không kềm được những vọng tưởng, nên khi sốt sắng tu tập 

cũng có đôi lúc thấy an khang hoặc thanh tịnh chút chút, liền vội vã tưởng rằng mình đã 

chứng đắc. Ngài nói, cứ mơ tưởng đến sự chứng đắc, vô tình cái vọng tưởng này thường 

lôi kéo người tu hành vào con đường sai lầm. Đây là cái cơ hội thuận lợi cho oán thân trái 

chủ chen vào làm hại.  

Một người nếu cứ mơ tưởng về chứng đắc, thì một lúc nào đó sự chứng đắc sẽ tới, 

nhưng thông thường chỉ là sự chứng đắc giả, nó dẫn dắt người tu vào những cảnh giới hư 

huyễn. Xin chư vị nên xem lại cho kỹ những lá thư của Ấn Tổ viết ra, cẩn thận nghe lại 

những lời khai thị của Ngài, thì chúng ta mới biết mà tự đề cao cảnh giác, không nên khởi 

tâm mong cầu đến những điều này. Lời của Ngài còn mạnh mẽ hơn, là dẫu cho chúng ta 

tu hành có tốt cho mấy đi nữa cũng phải hết sức cẩn thận, lúc nào cũng thấy mình là hàng 

phàm phu nghiệp nặng, để răn nhắc mình phải giữ tâm khiêm hạ, chớ khá khoe khoang.  

Hãy cố gắng chuyên lòng niệm Phật, luôn luôn nương dựa vào đại nguyện của đức 

A-Di-Đà, phải chí thành chí kính để được chư Bồ-Tát gia trì, chư Thiên-Long Hộ Pháp bảo 

vệ, và để được Phật thương xót tiếp dẫn chúng ta vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc một 

đời thành đạo. Trong đường tu hành, nếu có điều gì sơ suất lầm lỗi phải kịp thời ăn năn 

hối lỗi. Nếu có lúc năng nổ nghĩ rằng mình đã chứng này, chứng nọ thì xin kịp thời sám 

hối. Chúng ta là hàng phàm phu mê muội, khó có ai tránh khỏi lỗi lầm. Như vậy, lỗi lầm 

không đáng sợ, mà đáng sợ nhất là khi có người chỉ ra lỗi lầm mà mình không chịu nhận, 

không chịu sửa. Kiệt thành sám hối là phương thức hóa gỡ đại nạn đó chư vị ạ.  

(h): Đã chứng đắc rồi thì cứ biểu diễn thần thông cho mọi người thấy mà phát khởi 

tín tâm vào Phật pháp.  

Đúng hay sai chư vị? – (Sai). Sai lắm rồi!... Nhiều người nói rằng Phật pháp nhiệm 

mầu, chúng ta tu hành cần biểu diễn sự nhiệm mầu của Phật pháp cho chúng sanh thấy 

mà phát tâm tin tưởng. Có nhiều người còn mạnh dạn bảo đồng tu, hãy đến đây tu đi, 

một thời gian ngắn thì sẽ thấy được những phép lạ, những đạo lực phi phàm mà trước 

nay chưa bao giờ có thể thấy qua. Sự việc này có đấy.  

Nghĩ rằng, “… cứ biểu diễn thần thông cho mọi người thấy mà phát khởi tín tâm vào 

Phật pháp ”, nên có nhiều người đã tìm cách biểu diễn thần thông để khoe sự nhiệm mầu 

của Phật pháp?!...  

- Chư vị hãy tới đây tu nhé. Đêm nay sau khi tu xong chư vị muốn gì sẽ có đó. Muốn 

thấy Phật sẽ thấy Phật hiện ra, muốn thấy hào quang sẽ thấy hào quang. Phật pháp vi 

diệu bất khả tư nghi!...  

Xin thưa với chư vị, nếu là người chân chánh tu hành, chúng ta phải biết nghe lời 

Phật dạy, nghe lời Tổ khuyên, đừng nên tham đắm vào chuyện này mới tốt. Lời Phật dạy 

trong kinh điển, lời chư Tổ khuyên chưa bao giờ các Ngài tán thán dùng những thứ thần 



153 

 

thông hay pháp thuật đặc dị nào biểu diễn cho đại chúng để mua được lòng tin. Các Ngài 

luôn luôn răn nhắc chúng ta đừng hiếu kỳ, đừng tham đắm những chuyện thần kỳ huyễn 

hoặc này. Đến thời mạt pháp vàng thau lẫn lộn, Phật dạy chúng ta chớ nên hiếu kỳ, chư 

Tổ không bao giờ dùng đến thần thông để thu nạp tín đồ trong thời này đâu. Vậy thì, nếu 

là người chân chánh tu hành, gặp đến những trường hợp khoe ra những phép lạ gì đó để 

thu nạp tín đồ, xin chư vị hãy nhớ đến câu: “Kính nhi viễn chi”. Người tu hành phải biết 

kính trọng mọi người, không nên đấu tranh với chúng sanh, nhưng phải biết xa lánh 

những hình thức lạ để giữ tâm hồn thanh tịnh tu hành, hầu được an toàn tiến tu đạo 

nghiệp.  

Bây giờ một câu hỏi đưa ra là, tại sao người chân chánh tu hành đã chứng đắc rồi, lại 

không sử dụng thần thông, hoặc phô diễn một chút năng lực nào đó để cho đại chúng 

thấy mà tin tưởng, dễ gieo được duyên lành cho đại chúng, nhờ đó mà Phật pháp phát 

triển mạnh lên, chúng sanh có nhiều cơ duyên được độ?  

Có vị nào trả lời giùm được không? Tại sao người chân chánh tu hành được đắc quả 

lại không được khuyến tấn biểu diễn những thứ này? Đại chúng tu học cả đời nhiều khi 

không thấy gì cả, nay chỉ cần tới đi tu tập với họ một vài ngày, một vài tuần thì tự nhiên 

đón nhận được nhiều năng lực lạ thường, thấy hào quang rạng rỡ, thấy những hiện 

tượng phi thường. Người phàm phu đâu có thể làm được những điều này, nay có người 

đã thể hiện năng lực của Thánh Nhân… Vậy thì cớ chi Phật cấm, chư Tổ luôn luôn khuyến 

cáo lánh xa? Chư vị có thể suy nghiệm để nhận ra vấn đề không? 

Xin thưa chư vị, thời này rơi vào mạt pháp rồi đó. Mạt pháp của Phật Giáo có nghĩa 

là Phật pháp chỉ còn 2-3 phần mà ngoại đạo tà pháp đã pha trộn vào tới 7-8 phần đấy. 

Tình trạng pháp nhược mà cường làm cho việc tu hành trong thời này thực sự không dễ 

dàng đâu.  

Ngoại đạo tà pháp nằm ở đâu vậy? Có những chúng sanh có phước báu nhưng lại 

không có duyên với chánh pháp của Phật. Thực ra có được phước báu cũng là do nhiều 

đời nhiều kiếp tu hành mà được đấy, nhưng vì không có chánh tri chánh kiến, chỉ tu theo 

đường phước báu hữu lậu của thế gian, chứ không theo con đường giải thoát thành đạo. 

Khi có được phước báu rồi thì tưởng mình đã đạt thành chánh quả. Có phước báu thì có 

thần thông, đạo lực tưởng vậy là hay, mới vội dùng cái mồi này ra lôi kéo chúng sanh 

chạy theo ngã luân hồi, đoạn mất con đường giải thoát.  

Cho nên, trong kinh Phật nói đến 8 thứ đại nạn, trong đó được sanh vào Trường Thọ 

Thiên cũng là một đại nạn. Được sinh vào các cảnh trời Trường Thọ là người tu được đại 

phước báu. Vì có phước báu rất lớn mới được sinh vào những cảnh trời Trường Thọ này, 

ví dụ như cõi Vô-Tưởng Thiên trong Sắc Giới thọ mạng 500 đại kiếp, cõi Phi-Tưởng Phi-

Phi-Tưởng Thiên trong Vô-Sắc Giới thọ mạng 80.000 đại kiếp. Người ở các cảnh trời 

trường thọ có thông minh, có trí huệ, có thần thông. Họ tưởng mình đã thành chánh quả, 

thành Phật rồi. Không ngờ sống với phước lớn và thần lực cao, thọ mạng dài lâu như vậy 



154 

 

là thời gian tiêu phước, tạo nghiệp. Đến sau cùng khi phước hết, chính cái khối nghiệp 

chướng quá lớn kéo họ xuống những chỗ đại nạn. Khi đọa lạc rồi, thời gian thọ nạn còn 

dài lâu hơn, có đến vô lượng kiếp. Nguy hiểm chính là đây…  

Xin thưa với chư vị, sở dĩ Phật và chư Tổ cấm chúng ta sử dụng thần thông là tại vì 

nếu cho phép người chân chánh tu hành chứng quả được sử dụng thần thông thoải mái, 

thì hàng ngoại đạo sẽ tranh nhau tung thần thông mù mịt để tranh đoạt tín đồ. Thế gian 

này sẽ sống trong hỏa mù của pháp thuật... Xin hỏi chư vị, chúng sanh phàm phu làm sao 

phân biệt được ai là chánh, ai là tà đây? Người nào cũng có thể tự xưng mình là Phật, 

phàm phu làm sao biết rõ ai là Phật thật, ai là Phật giả đây?  

Chính vì thế mà chư vị Tổ Sư, các vị cao Tăng chân chánh tu hành không bao giờ 

khoe trương pháp thuật, các Ngài không bao giờ sử dụng thần thông để thu nạp tín đồ. 

Nên trong thực tế, khi chúng ta thấy trên thế gian này có nhiều người tự xưng chứng đắc, 

tự cho mình là Phật, là Bồ-Tát hạ sanh, có nhiều người thường khoe ra thần thông pháp 

lạ gùi đó để thu nạp tín đồ… Người chân chánh học Phật, biết rõ việc này Phật đã cấm, thì 

tự mình biết cách hành xử. Đừng nên sơ suất nhé.  

Xin đừng chạy theo những miếng mồi quá ngon mà vướng bẫy. Tu hành được chút ít 

khinh an, xin đừng vội vã tưởng mình đã chứng đắc… Nếu sơ ý vướng vào tâm thượng 

mạn thì khó tránh khỏi tai nạn vậy.  

Phải giữ hạnh khiêm cung, phải tự kiểm điểm lấy mình để kịp thời sám hối nghiệp 

chướng mới là đường an toàn. Diệu Âm này nghe chư Tổ dạy sao nói lại vậy, chứ không 

dám thêm bớt đâu… Nghĩa là lúc nào Diệu Âm cũng lấy trực tâm nói thẳng, chứ không 

bao giờ dám nói sai lệch lời chư Tổ dạy được. 

(i): Dùng thần thông chiêu nạp tín đồ không phải là chánh đạo.  

Câu nói này đúng không? – (Đúng). Chắc chắn rồi. Mổ xẻ cho kỹ câu này ra thì thấm 

thía lắm đấy. Cuốn sách này liệt kê ra từng mục từng mục để nhắc nhở nhau. Ở Việt Nam 

có người đã dựa theo cuốn sách này đi khuyên người hộ niệm, Diệu Âm nghe được tin 

này xin tán thán. Lời nói hay hoặc dở không phải là vấn đề chính yếu, chính yếu là cái tâm 

đạo tuyệt vời muốn chung sức giúp ích nhau. Mỗi người nên cố gắng đóng góp một phần 

công sức để phổ biến, thì Pháp Hộ-Niệm sẽ được lưu truyền rộng rãi hơn. Pháp Hộ-Niệm 

cụ thể, hợp căn cơ, dễ thực hiện, được loan truyền tới đâu sẽ có người được cứu độ tới 

đó. Nếu chúng ta mạnh dạn làm điều này, thì có thể gọi là đang tích cực đóng góp vào 

phần cứu độ chúng sanh vậy.  

Phật thệ, “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, không phải là Phật ngồi im lìm tu 

luyện, rồi chờ một ngày nào đó Ngài tung thần thông đạo lực ra đưa vô lượng vô biên 

chúng sanh thành Phật đâu, mà chính Phật phải dày công, chấp nhận khổ cực đắng cay, 

quyết đem chánh pháp giảng giải, truyền dạy, tạo duyên lành cho chúng sanh ngộ ra 

đường giải thoát mà đi thành đạo. Chúng ta là đệ tử của Phật, hãy noi theo gương Phật, 



155 

 

quyết đem pháp đại cứu tinh này giúp cho từng người, từng người có duyên được vãng 

sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Muốn độ được một người chúng ta cũng phải đổ mồ hôi, sôi 

nước mắt, nhiều khi phải chấp nhận đầy cả sự đắng cay mới cứu được một người, chứ 

không đơn giản đâu chư vị ạ.  

Cứu người không ở lý thuyết cao mà căn cứ vào sự thành tựu. Chính vì lẽ này, Tổ Sư 

Ấn Quang đưa ra một chỉ tiêu: “Một đạo tràng nào giúp được một người vãng sanh Tây-

Phương Cực-Lạc thì mới gọi là một đạo tràng thành tựu”. Lời khai thị này hay vô cùng!... 

Tại sao chỉ cần giúp được một người vãng sanh thì đủ xứng danh là một đạo tràng thành 

tựu? Hãy tìm hiểu sâu vào thực tế rồi, chúng ta mới ngộ ra rằng, lời khai thị này quả thực 

quá thấm thía, quá sâu sắc!... Lời khai thị có nghĩa là, nếu không giúp được cho một 

người nào thành tựu, thì dẫu cho một nơi có hàng vạn người tới lui tu tập, dẫu cho hưng 

vượng tới đâu vẫn chỉ là một đạo tràng bất thành tựu.  

Tổ Ấn Quang luôn luôn nhắm đến đường “Đạo”, Ngài không nhắm đến con đường 

“Tràng”. “Tràng” chỉ là cái nhà; “Đạo” là pháp tu hành. Lập Đạo Tràng tu hành thì cần lấy 

chữ “Đạo” làm chính, đừng quá chú trọng về chữ “Tràng”. Thành ra trong quá trình hành 

đạo, chúng ta chưa từng nghe qua Ngài bỏ công sức ra xây dựng một ngôi tự viện lớn. 

Trọn cuộc đời của ngài chỉ lo làm sao cứu được người vãng sanh Tịnh-Độ. Hòa Thượng 

Tịnh-Không cũng đi theo lý tưởng này, Ngài không chủ trương lập đạo tràng lớn. Tất cả 

những đạo tràng của Tịnh Tông Học Hội đều do chư vị cư sĩ đồng tu tự xây dựng lấy, Ngài 

chỉ đến giảng pháp rồi đi. Ấn Tổ không nhận một người đệ tử nào xuất gia với Ngài, thì 

Ngài Tịnh Không cũng theo cái hạnh này, không trực tiếp thế phát cho một vị nào xuất 

gia. Ngài chỉ nhận làm “Y Chỉ Sư”, nghĩa là một người Thầy giảng kinh thuyết đạo, còn vị 

nào tự nguyện làm đệ tử của Ngài thì hãy tự y giáo theo lời pháp của Ngài mà tu học. 

Ngài chỉ truyền pháp chứ không truyền giới là lý do này.  

Chúng ta thấy những vị chân tu thường có những hạnh nguyện rất đặc biệt. Ấn Tổ 

luôn luôn khuyến tấn đồng tu hãy lập nhóm niệm Phật nhỏ, chọn một nhà tương đối tốt 

làm nơi tụ họp niệm Phật, biến đó thành một đạo tràng nho nhỏ, gọn gàng, không tên 

tuổi, không bảng hiệu, không danh, không phận, một năm 365 ngày chuyên tu niệm Phật, 

quyết lòng hỗ trợ cho nhau để cùng nhau vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Lời khuyên 

dạy của Ấn Tổ đều xoay quanh những điểm:  

- Một là, chuyên lòng niệm Phật, âm thầm niệm Phật cầu nguyện vãng sanh, không 

hóa duyên, không làm pháp hội, không cần giảng giải đạo pháp gì cao siêu... 

- Hai là, khiêm cung, chí thành, tự nhận mình còn là phàm phu nghiệp chướng sâu 

nặng mà kiệt thành sám hối.  

- Ba là tích cực hỗ trợ giúp đỡ nhau hay gọi là hộ niệm cho nhau khi lâm chung. 



156 

 

Chỉ vậy thôi, sẽ được vãng sanh. Chư vị thành tâm, chí thành chí kính lấy cái đạo 

nhiệm mầu này mà đi đi, chư vị sẽ vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Diệu Âm thật sự 

tâm đắc với những lời dạy của Ngài.  

Mong chư vị hiểu rằng, trong thời mạt pháp này mà chúng ta gặp được Pháp Hộ-

Niệm này thực sự là một điều may mắn vô cùng. Xin hãy quyết tâm, quyết chí y giáo 

phụng hành lời Tổ, lời Phật để một đời này vãng sanh Tịnh-Độ, thành tựu đạo quả.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 132) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Hộ niệm mới có thể giúp cho hàng phàm phu như chúng ta có cái cơ hội một đời này 

vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Không hộ niệm thì trong một đời này, với thân phận 

phàm phu chúng ta thực sự có quá nhiều khó khăn để mơ cầu ngày thành tựu đấy. Hôm 

nay xin chư vị mở trang 55, chúng ta nói về những đáp án thích hợp cho người tu hành 

trong thời mạt pháp này cần nên thực hiện những gì để có hy vọng thành tựu. Hẳn nhiên 

khi chưa nói đến, chắc chư vị cũng có một ý niệm trước rằng chúng ta sẽ nói về Hộ Niệm. 

Tuy nhiên, Hộ Niệm không phải là một pháp có tính thần thánh gì mà cứ mỗi lần hộ niệm 

là được vãng sanh đâu, mà chính mỗi người chúng ta phải thực hiện cho được những 

điều cần thiết của đường vãng sanh, hợp với phương pháp mà những người đến ngồi bên 

ta hướng dẫn khuyến tấn và chính ta phải thực hiện đúng theo sự hướng dẫn này. Nói 

chung về vấn đề Hộ Niệm, tất cả chúng ta đều phải chuẩn bị từ Lý tới Sự thật vững vàng 

mới được.  



157 

 

(j): Muốn an toàn thì phải giữ hạnh khiêm cung, kết nhóm đồng tu hộ niệm cho 

nhau. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Khiêm cung là một hạnh cần phải có của người tu 

hành. Ví dụ như chúng ta kết hợp lại nơi đây để nói về Hộ Niệm, thì ở nhiều nơi khác chư 

vị đồng tu cũng đã thành lập ra nhiều ban hộ niệm. Nếu thành lập được ban hộ niệm rồi, 

có người lại nghĩ rằng: “Ồ, có ban hộ niệm thì tôi vững vàng không cần lo lắng gì nữa 

cả…”. Xin thưa với chư vị, nghĩ như vậy coi chừng có sự sơ hở. Nên nhớ cho, dù hiện giờ 

trên đất nước Việt Nam chúng ta có hàng trăm, thậm chí có thể lên tới hàng ngàn ban hộ 

niệm đang hoạt động từ Nam chí Bắc, nhưng không phải hộ niệm cho người nào thì 

người đó sẽ được vãng sanh đâu. Thành tích hộ niệm trong những năm qua có nhiều sự 

thành tựu đáng vui mừng, số lượng người ra đi lưu lại tướng lành, thân xác mềm mại, 

tươi đẹp rất nhiều. Phải nói rằng đến nay khó có thể đếm được đầy đủ hiện tượng bất 

khả tư nghì này. Thật đáng tán thán! Tuy nhiên, nói rằng khó có thể đếm được những 

hiện tượng vãng sanh chỉ vì chúng ta quá bận rộn, không đủ điều kiện, không có phương 

tiện để đếm, chứ so sánh ra, thì số lượng người bị chết chịu đọa lạc của người Việt Nam 

chúng ta nhiều hơn không biết bao nhiều lần đấy. Với số người được hộ niệm vãng sanh 

lưu lại thân tướng tốt đẹp, nhiều thì thật có nhiều, nhưng tỷ lệ không thể sánh bằng với 

số người bị chết chịu đọa lạc đâu.  

Trước đây có một tài liệu nói rằng, chỉ riêng những bệnh ung thư ở Việt Nam mà 

một năm đã giết chết 70 ngàn người. Nếu thông tin này đúng, thì mỗi ngày có gần 200 

người chết vì bệnh ung thư đấy. Thật là kinh hoàng!... Trong 200 người chết vì bị ung thư, 

nếu người nào có duyên, chúng ta hộ niệm thì may ra có thể cứu 1 người, 2 người vãng 

sanh trong số 200 người bị chết đi đọa lạc. Số người được cứu vẫn là ít ỏi, chỉ an ủi được 

phần nào hay phần đó vậy thôi. Hơn nữa, cứu được một người thì chúng ta biết cách cứu 

người thứ hai và nhờ cái duyên này để rồi chúng ta tiếp tục cứu thêm nhiều người nữa 

vậy.  

Chư vị ơi!... Nói về Hộ Niệm là nói về tính khiêm cung, phải có khiêm cung, phải tự 

nhận thấy chính mình còn yếu kém thì mới sẵn sàng chấp nhận những lời hướng dẫn của 

những người đang ngồi bên cạnh. Nếu thiếu cái tâm khiêm cung, chúng ta không dễ gì 

lắng nghe những lời nhắc nhở khuyên nhủ của người tới hộ niệm cho mình đâu. Nếu 

chúng ta nghĩ rằng mình niệm Phật một vài năm thì đạt được “Nhất Tâm Bất Loạn”, tự tại 

vãng sanh, cần gì nhờ vả đến cái phương pháp nhỏ nhặt lặt vặt, cần chi phải nhờ tới 

những người thấp kém khác tới giúp đỡ… thì chính cái tâm thượng mạn này sẽ cài chúng 

ta vào cái thế tự mình cô lập lấy mình trong những lúc hiểm nguy nhất của cuộc đời. Hãy 

lo trước, đừng chờ đến khi thọ nạn rồi mới tính, lúc đó dù có ngộ ra sự thật thì cũng đã 

quá muộn màng rồi!  

Xin chư vị hãy nhớ cho, tâm thượng mạn là cái cửa ngõ rộng rãi nhất, là cái duyên 

thuận lợi nhất cho chư vị oán thân trái chủ có cơ hội đến hãm hại mình. Chúng khai thác 

triệt để cái tâm thượng mạn này để tìm cơ hội trả những mối thù không đội trời chung. 



158 

 

Hãy hiểu rõ vấn đề để phòng ngừa, đừng để phải đối diện rồi thì trở thành quá trễ, nhiều 

lúc cũng đành cuối đầu chịu thua, chứ không dễ dàng cứu vãn được đâu.  

Cho nên ở đây nói về hạnh khiêm cung, thì xin nhắc nhở một cách tha thiết với nhau 

rằng, mỗi người chúng ta cần phải giữ gìn. Hãy kết nhóm với nhau, hướng dẫn, chỉ bảo 

cho nhau. Ngay đến Diệu Âm này trước sau gì cũng đến cái ngày phải nằm “queo quéo”, 

nếu chư vị từ các nơi nghe tin, thương hại mà phát tâm tìm đến hộ niệm cho Diệu Âm, 

Diệu Âm này xin thành tâm chắp tay cung kính cảm niệm tri ơn. Đồng tu chung quanh đây 

thấy Diệu Âm nằm “queo quéo”, thì xin hãy đến bên cạnh nhắc nhở, khuyến tấn, la rầy 

giùm cho Diệu Âm nhé… Nhất định Diệu Âm không khởi một ý niệm than phiền, nhất 

định sẽ lắng nghe sự chỉ điểm của chư vị để sửa chữa. Chính Diệu Âm này đã từng ngồi 

trước những người bệnh nhắc nhở, khuyên nhủ, có đối lúc cũng lớn tiếng trách móc: “Tại 

sao bác không niệm Phật?”. “Tại sao anh lại nghĩ như thế này?”. “Tại sao chị lại làm như 

thế nọ?”... Thì xin chư vị cũng nên tới la rầy khiển trách Diệu Âm như vậy. Nhất định Diệu 

Âm sẽ thành tâm tiếp nhận tất cả những sự khuyên nhắc, để kịp thời giật mình tỉnh ngộ 

mà trở về đúng chánh pháp mà được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Hạnh khiêm cung 

là vậy đấy. 

(k): Đừng quá lo về phiền não, đừng chủ tâm diệt nghiệp. Hãy tập buông xả, thành 

tâm niệm Phật cầu nguyện vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì phiền não tự hết.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Đúng đấy. Cái sở trường của người niệm Phật như 

chúng ta là lòng tín cẩn vào đại nguyện của đức A-Di-Đà. Một người dẫu có phiền não 

chướng, có nghiệp chướng, có nhiều tội lỗi… nhưng trong đời này có dịp gặp được danh 

hiệu của Ngài, liền phát tâm kiệt thành sám hối, tin tưởng niệm danh hiệu Ngài cầu vãng 

sanh, dẫu cho niệm được 10 niệm cầu vãng sanh mà không được vãng sanh Ngài thề 

không giữ ngôi Chánh Giác. Lời nguyện này quy vào lúc lâm chung xả bỏ xác thân chúng 

ta có làm được điều kiện này hay không, và phải làm với tâm thật sự tín cẩn, thật sự 

thành kính, thực sự tha thiết muốn về Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu được vậy thì chư vị sẽ 

được vãng sanh bất thoái thành Phật. Còn nếu lúc đó chư vị cũng thành tâm niệm Phật, 

nhưng niệm Phật để cầu cho hết bệnh thì kết quả lại chuyển qua một hướng khác, niệm 

Phật để cầu cho hết phiền não thì lại hưởng một cái gì khác chứ không thể vãng sanh 

được.  

Vì thế, chúng ta không được đem cái đại pháp cứu độ chúng sanh một đời vãng sanh 

thành Phật chuyển về vùi sâu vào cái túi thịt bất tịnh này để tìm cầu một chút an khang 

hão huyền, không thể đem một pháp cứu độ huệ mạng vô sanh vô tử vùi dập vào cái 

thân nghiệp báo này để cầu hưởng sự thuận lợi gì đó một vài năm rồi chết. Hành sai Pháp 

Phật, vô thường vẫn phải chịu vô thường khổ nạn, không thể giải thoát được đâu. Mong 

chư vị chú ý những điểm này nhé.  

Tóm lại, tu hành mà có phiền não, nghiệp chướng tràn trề thì chúng ta phải làm sao 

đây? Phiền não phải cố gắng bỏ, buồn lo phải cố gắng bỏ, thị phi phải cố cố gắng bỏ… 



159 

 

Phải cố gắng hết sức mà xả bỏ những điều này đi. Nhưng nếu xả bỏ không hết thì sao? 

Hãy thành khẩn sám hối khi lỡ lầm làm điều gì sai trái. Điểm chính yếu, phải nhận rõ mình 

chính là hàng phàm phu tội chướng quá nặng, tâm ý mê mờ, thành ra tự diệt đoạn phiền 

não nghiệp chướng quá khó khăn. Vậy thì, hãy tập trung tất cả sự thành khẩn và tha thiết 

nhất để niệm câu A-Di-Đà Phật, cầu Phật tiếp dẫn vãng sanh. Hãy quyết chí nương theo 

đại nguyện của Phật mà về Tây-Phương Cực-Lạc. Thành khẩn, chí thiết thì được đới 

nghiệp vãng sanh. Vãng sanh xong thì nghiệp chướng, phiền não tự nhiên tiêu trừ. Nói 

đến đây chắc chư vị đã thấy rõ ràng đường nào để giải thoát dành cho hàng phàm phu 

như chúng ta rồi phải không?  

(l): Càng phiền não càng nhận rõ mình còn phàm phu. Hãy quyết lòng niệm Phật, chú 

trọng hộ niệm để có cơ hội vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Có người đến nói với Diệu Âm như vầy: “Tại sao anh 

cứ nói hộ niệm, hộ niệm làm chi? Tôi sẽ cho anh biết cái chương trình của tôi niệm Phật 3 

năm sẽ tự tại vãng sanh…”. Thực sự có người nói như vậy. Diệu Âm chắp tay, nghiêng 

mình, kính cẩn, khâm phục… nhưng chính Diệu Âm này không dám làm theo. Tại sao vậy? 

Tại vì Diệu Âm biết rõ ràng rằng, chính mình còn là phàm phu, nên không dám định ngày 

chứng quả. Phàm phu rất muốn hết phiền não nhưng ngày ngày vẫn có phiền não hiện ra. 

Mấy ngày qua chư vị có thấy Diệu Âm bị phiền não không? Phiền não nhiều quá phải 

không? Vì một tâm nguyện tốt, lo làm một pháp hội hầu gieo chút duyên về Hộ Niệm cho 

đại chúng tại đây, ấy thế mà bị người này nói lên, người kia nói xuống, mình phải tìm cách 

điều giải này điều giải nọ để được thông hiểu… Rõ ràng mình muốn tránh né phiền não, 

mà phiền não không chịu tha thứ cho mình. Cây muốn lặng mà gió không ngừng thì làm 

sao đây?  

Sống trong cái thế giới ô trược này, cái chất độc ngũ trược ác thế đã bám chặt lấy 

mình, mình muốn tịnh mà tịnh không được. Chính vì điều này, một vị tu hành khi đã khai 

ngộ, các Ngài thường lánh xa chỗ ồn náo, tìm một đến một nơi vắng lặng để tu hành sớm 

giải thoát. Nhưng khổ nỗi, các Ngài làm được vì các Ngài đã khai ngộ rồi, còn mình làm 

không được vì mình vẫn còn là phàm phu mê muội. Người chưa khai ngộ mà tìm chỗ 

vắng lặng, trốn xa đại chúng thì chẳng khác gì tìm chỗ để tự hại đời mình. Vì sao vậy? Vì 

trốn cái phiền não ở ngoài, chứ làm sao trốn được cái phiền não trong tâm? Phiền não 

trong tâm chính là “Nội Ma”, nó mời gọi “Ngoại Ma” ám nhập vào, mình bị nội công ngoại 

kích trong tình cảnh cô đơn, tứ bề thọ địch… Ôi thôi, thọ nạn rồi!... Một đời tu hành, 

nhưng sơ ý không nhìn thấu thân phận, hành trì theo những phương pháp không hợp căn 

cơ, đến sau cùng không muốn phiền não cũng bị phiền não, không muốn chướng ngại 

cũng bị chướng ngại. Nghiệp chướng, oán thân trái chủ bao vây, tất cả đều chực chờ sát 

bên cạnh, sẵn sàng đưa mình vào cảnh khổ nạn.  

Hiểu được như vậy thì chúng ta mới áp dụng cái phương thức kết nhóm với nhau, 

nghéo tay với nhau, hẹn với nhau rằng, tôi bệnh thì chị tới giúp tôi, chị bệnh thì tôi tới 

giúp chị. Khi nào chị sắp mạng chung, tôi quyết lòng đến ngồi bên chị, khuyến tấn khuyên 



160 

 

nhắc cho chị đi thật đúng đường vãng sanh. Xin chị đừng tự ái nhé. Tự ái thì tiêu đấy. 

Đừng thấy ban hộ niệm đến hướng dẫn mà nghĩ rằng họ không đủ tư cách dạy mình, rồi 

sinh ra tức bực nhé. Tức bực thì nạn đấy. Chúng ta phải biết khiêm cung đón nhận sự chỉ 

điểm, phải biết thành thật tri ân người trợ giúp. Chỉ thực hiện con đường hiền hòa nhẹ 

nhàng này thôi mà đã có rất nhiều người được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc rồi đấy. 

Chư Tổ trong Tịnh-Độ Tông Trung Hoa đã thực hiện phương pháp này cả hàng ngàn năm 

trước, cứu được vô lượng người hữu duyên vãng sanh rồi, đến bây giờ người Việt Nam 

chúng ta mới may mắn gặp được. Một duyên lành muốn đến với một dân tộc phải trải 

qua hàng ngàn năm như vậy chứ không hề đơn giản. Xin chư vị hiểu cho thấu vấn đề mà 

trân quý Pháp Hộ-Niệm này. Cơ hội vãng sanh đã đến, nếu sơ ý để luống qua, tự chúng ta 

phải chịu trách nhiệm về cảnh đọa lạc khổ đau của mình, coi chừng vô lượng kiếp sau 

chưa chắc gì sẽ gặp lại. Hãy ráng lên chư vị, chúng ta quyết cùng nhau vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc nhé. 

(m): Người phàm phu hãy chuyên nhất niệm Phật cầu vãng sanh thì đường vãng 

sanh vững vàng hơn việc tu tập nhiều pháp.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ ràng ở đây mỗi câu nhắc cho ta một phương án tu 

hành, từng câu nhắc cho ta một cách thức tu tập. Câu trên nhắc cho chúng ta hãy cố gắng 

đoạn phiền não, nhưng phiền não vẫn hiện hành, tức là tự mình xác nhận chính mình là 

phàm phu. Phàm phu thì phiền não dính chặt vào trong tâm rồi, nó không ly xa ra ngoài 

nữa. Do đó, khi thấy mình có phiền não thì cũng biết rõ ràng mình thuộc hàng phàm phu. 

Ngược lại, biết rõ mình là phàm phu, thì biết chắc chắn mình sẽ có phiền não. Vậy thì khi 

phiền não đến mình không còn quá ngỡ ngàng… Thôi tự tha thứ cho mình đi, hãy tự 

nhiên nhận lấy nó, và quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh đi nhé.  

Người tự nhiên trước những phiền não, tức là người tự tại trước phiền não. Người 

tự nhiên trước căn bệnh, tức là người tự tại trước căn bệnh. Người trước sự chết mà 

không sợ sệt, tức là người tự tại trước tử sanh. Như vậy sự tự tại nằm ngay trong tâm 

này.  

Biết mình là phàm phu tội chướng nhiều quá, trị không hết thì hãy chuyên nhất niệm 

Phật cầu vãng sanh, nhờ Phật lực gia trì tiếp độ là con đường duy nhất để thoát nạn sanh 

tử luân hồi. Nếu không thể phá nổi nghiệp chướng mà đường tu cứ lang thang không 

định hướng thì tâm sẽ bất định. Tâm bất định thì tâm lực không mạnh. Tâm lực không 

mạnh thì bây giờ có thể nói ngon nói giỏi, nhưng khi bắt đầu đối diện với bệnh khổ rồi thì 

tự nhiên hoang mang, tinh thần xuống cấp, thể lực tiêu điều, tâm hồn tán loạn… Một khi 

tâm tán loạn thì sẽ bị gì đây? Ngài Vĩnh-Minh Diên-Thọ, Tổ thứ 6 của Tịnh-Độ Tông Trung 

Hoa nói rằng: “Thập nhân cửu tha lộ, nhược ấm cảnh hiện tiền, miết nhĩ tùy tha khứ”, 

nghĩa là 10 người tu thì 9 người bị lạc đường. Nếu ấm cảnh hiện ra, liền theo đó mà đi 

luân hồi… Ngài nói đây là chỉ cho những người có công phu cao lắm đấy, vì lúc đó Ngài 

đang tu về Thiền Định đã “Minh Tâm Kiến Tánh” rồi. Khi giảng giải về câu này, Ngài Ấn 

Quang nói, người tự lực tu Thiền Định, đạt đến cảnh giới cao như Tổ Vĩnh Minh, nhưng 



161 

 

10 người tu vẫn có đến 9 người bị lạc đường, đến lúc lâm chung chỉ cần một sự chao đảo, 

xao xuyến, phân đo thì ấm cảnh hiện ra lôi vào ngã luân hồi ngay. Chư vị có thấy sự khó 

khăn của tự lực tu chứng chưa? Một đời tu hành sau cùng cảnh khổ ứng hiện, oán thân 

trái chủ ứng hiện, nghiệp chướng ứng hiện… Quá nhiều chướng ngại bủa vây, không cho 

chúng ta thoát khỏi cảnh sanh tử khổ nạn.  

Hiểu được như vậy, chư vị mới thấy cái cơ duyên gặp Pháp Niệm Phật đây là điều hy 

hữu, vô cùng may mắn. Hãy quyết lòng quyết dạ một đường niệm Phật cầu nguyện vãng 

sanh. Tất cả những chướng nạn có đến với chúng ta chỉ là những thử thách giúp cho cái 

tâm càng kiên định. Càng thử thách càng kiên định. Có kiên định thì mới thắng được 

nghiệp lực của mình. Lấy tâm lực mà thắng nghiệp lực. Ngoài ra phải biết đoàn kết với 

nhau để hộ niệm giúp nhau an toàn vãng sanh Tịnh-Độ. Chúng ta cùng nhau trở về Tây-

Phương Cực-Lạc thành đạo. Thành đạo rồi thì cứu được vô lượng vô biên chúng sanh. 

Cầu mong tất cả chư vị đều thành A-Di-Duy-Việt-Trí Bồ-Tát.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 133) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Trang 55, vấn đề 25: 

Khinh thường Pháp Hộ-Niệm là một sự sơ suất rất lớn. Tại sao? 



162 

 

Đây là một câu hỏi và cũng là lời nhắc nhở rất nghiêm trọng cho tất cả mọi người 

chúng ta. Nếu coi thường Pháp Hộ-Niệm thì tự mình tạo ra một điều sơ suất rất lớn. 

Những điều sơ suất khác có thể dẫn mình đến một thất bại nhỏ nào đó trong đời, nhưng 

sau đó mình còn có thể lập lại, làm lại. Còn khinh thường Pháp Hộ-Niệm thì coi chừng sự 

sơ suất này sẽ đưa mình đến chỗ thất bại vô cùng nặng nề, bị đọa lạc đau khổ qua nhiều 

kiếp số. Sự thất bại này lớn lắm, không thể xem nhẹ được.  

Do đó, đây là một lời cảnh cáo rất nghiêm trọng đối với hạng người phàm phu tội 

chướng sâu nặng như chúng ta. Đối với những người cao thượng, những vị thượng căn 

thượng trí, hàng Bồ-Tát tái lai thì vấn đề này không quan trọng mấy. Đáng tiếc, chúng ta 

không phải hạng người Thượng Thiện Nhân hay chư Bồ-Tát gì cả, mà chỉ là hàng phàm 

phu đúng nghĩa, thì đây là vấn đề nhất định không thể xem nhẹ. Xin chư vị cùng chú ý 

quan tâm. 

(a): Khinh thường Pháp Hộ-Niệm là tự cô lập lấy mình, dễ bị oán thân trái chủ tự do 

đánh phá, không ai điều giải được.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Rõ rệt đấy. Thực sự đấy. Tất cả mọi người như chúng 

ta ai cũng có oán thân trái chủ. Tất cả chúng ta vì sơ ý đã tạo nên những mối oán thù bất 

cộng đái thiên với chúng sanh trong nhiều cảnh giới, họ quyết tìm mọi cách để bắt chúng 

ta phải đền trả song phẳng những mối oán thù. Những mối oán thù này vô hình nhưng có 

thực, người biết đạo phải biết lo toan tìm cách hóa giải. Đã nhận thức rõ mình có mối oán 

thù truyền kiếp với pháp giới chúng sanh, mà sơ ý khinh thường Pháp Hộ-Niệm, thì tự 

mình cô lập lấy mình, tự rước lấy những tình huống hẩm hiu bi thảm lắm đấy. Một khi đối 

diện với oán nạn mà không có người hỗ trợ, giúp đỡ hóa giải thì tự ta trói mình đi theo sự 

báo thù đó mà chịu ách nạn vô cùng nặng nề. Ách nạn này không phải chỉ chịu trong một 

đời một kiếp đâu, mà coi chừng phải trải qua tới vạn đời vạn kiếp đấy.  

Nếu đã nghe qua sự tích tu hành của Ngài Ngộ-Đạt Quốc Sư, chúng ta mới thấy cái 

oán nạn của oan gia trái chủ kinh khủng vô cùng! Ngài là một vị đại Thiền Sư chân chánh 

tu hành liên tục trong 10 đời, công đức rất lớn. Nghĩa là, suốt 10 đời tu hành, cứ một đời 

tịch đi Ngài lại tái sinh làm người tiếp tục tu tiếp. Công đức phước báu chân chánh tu 

hành liên tục trong 10 đời đã tích tụ quá lớn, sau cùng Ngài trở thành một vị Quốc Sư. 

Quốc Sư là thầy của vị Hoàng Đế đương thời. Nhưng không ngờ, Ngài bị cái ách nạn của 

oán thân trái chủ báo hại đến suýt mất mạng. Nếu không có Tôn-Giả Ca-Nặc-Ca tới giúp 

đỡ, kịp thời hóa giải, thì Ngài không cách nào có thể thoát nạn được. Xin chư vị hãy lấy sự 

tích này mà tự suy xét lấy chính mình.  

Tôn-Giả Ca-Nặc-Ca tới cứu Ngài cũng là một hình thức hộ niệm đấy. Ngài là một vị 

đại Cao Tăng tu hành có công đức rất lớn mới được một vị A-La-Hán tới hướng dẫn, chỉ 

điểm, bảo vệ. Còn chúng ta là phàm phu mê muội, đã từng tạo nghiệp quá nặng, nếu còn 

khởi tâm thượng mạn nữa, thì chư vị nghĩ thử, liệu có một vị Thánh Nhân nào lại tới bảo 

vệ giúp đỡ chúng ta không? Làm gì có chuyện này. Không có một vị Thánh Nhân bảo vệ, 



163 

 

không có người biết đạo bên cạnh giúp đỡ, thì ai sẽ là người giúp cho chúng ta đây? 

Chẳng lẽ nhờ oán thân trái chủ giúp đỡ à?!... 

Xin thưa với chư vị, phàm phu như chúng ta thì người hiểu đạo gần gũi nhất chính là 

chư vị đồng tu đấy. Nhờ sự trợ giúp này mà tín tâm và nguyện tâm của chư vị mới mạnh 

mẽ vững vàng lên. Nhờ sự trợ giúp này mà mình được ổn định tinh thần chí thành niệm 

Phật đấy.  

Vậy thì xin hãy tự hỏi: Ai giúp cho ta tín tâm không lay chuyển? Ai giúp cho ta 

nguyện tâm rõ ràng? Ai giúp cho ta niệm được câu A-Di-Đà Phật? Ai giúp cho ta trong cơn 

khủng hoảng lấy lại được tâm hồn ổn định? Ai giúp cho ta trong cơn nguy khó mà giữ 

được chánh niệm, không lạc đường?... Phải chăng chính là người hộ niệm. Xin đừng sơ ý 

xem thường Pháp Hộ-Niệm mà tự cô lập lấy mình. Xin đừng sơ ý mà đón nhận lấy những 

nạn tai một cách oan uổng. 

Pháp Hộ-Niệm vãng sanh đơn giản nhưng quá vi diệu, quá quan trọng. Rất nhiều, rất 

nhiều người phàm phu như chúng ta đã nhờ đến pháp đơn giản này mà hóa giải được rất 

nhiều chướng nạn từ oán thân trái chủ, cùng rất nhiều chướng nạn khác. Xin đừng khinh 

thường Pháp Hộ-Niệm nhé.  

(b): Lúc lâm chung chướng nạn chập chùng, cạm bẫy trùng trùng rất dễ bị nạn.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Câu trên và câu dưới liên hệ với nhau như 2 cái mắt 

xích. Oán thân trái chủ đến với chúng ta bằng hình thức gì? Một là dọa dẫm đánh phá, hai 

là bày ra cạm bẫy chập chùng để lừa chúng ta sập vào. Giống như cái bẫy chuột vậy. Bẫy 

chuột cài con chuột sập vào. Có ai muốn đưa ngón tay vào cho chiếc bẫy sập thử để biết 

sự đau đớn như thế nào không? Xin đừng sơ suất mà ân hận nhé! Có những cái bẫy lớn 

hơn dành cho những loài to lớn như voi, cọp, sư tử… Dù chúng to lớn, mạnh mẽ, hùng 

dũng, lanh lợi tới đâu nhưng khi đã sập vào bẫy rồi thì phải chịu thua, đành cúi đầu thọ 

nạn, không còn một cơ hội nào để thoát thân. Cạm bẫy giăng giăng, nguy hiểm quá!... 

Tại sao con vật lại dễ sập vào bẫy vậy? Tại vì không biết đó là bẫy. Tại vì cái bẫy được 

đặt vào một chỗ rất đẹp, quá dễ thương. Tại vì miếng mồi quá ngon đang chờ trước mặt. 

Tại vì có một bữa ăn ngon đang tự nguyện dâng hiến ai mà chẳng ham!... Con cọp điềm 

nhiên bước thẳng tới, không có một chút đề phòng nào cả!...  

Oán thân trái chủ rất thường cài bẫy người tu hành bằng những miếng mồi ngon 

lành như vậy. Xin chư vị hãy hết sức chú ý. Phải biết y giáo những lời dạy dỗ của chư Tổ 

Sư mà phụng hành. Phải biết lắng nghe những lời nhắc nhở của chư vị Cao Tăng để tu tập 

mới an toàn vậy. 

Cụ thể là đừng bao giờ nghĩ rằng mình tu tập như thế này là đầy đủ rồi, là đạt đạo 

rồi, là dễ dàng chứng đắc rồi nhé chư vị… Không đơn giản như vậy đâu. Nghiệp chướng 

vẫn còn nặng nề, oán nạn vẫn còn trùng trùng! Người chân chánh tu hành, thực sự muốn 

được thành tựu không thể tự mãn với công phu nhỏ nhen này được.  



164 

 

Tại sao phải hộ niệm vậy? Tại vì bây giờ chị ngồi niệm Phật, nhưng lúc đó chị ngồi 

không được nữa! Bây giờ chị tỉnh táo, nhưng lúc đó chị không còn tỉnh táo nữa! Riêng chị 

bị bệnh không còn tỉnh táo, nhưng còn có tôi, còn nhiều đồng tu khác đang tỉnh táo, nhờ 

còn tỉnh táo và sáng suốt mới có thể giúp đỡ chị một cách tích cực. Người tỉnh táo giúp 

người đang mê, người đang khỏe giúp người đang bệnh, đó gọi là Hộ Niệm.  

Vậy thì chúng ta lo liệu bằng cách nào đây? Một là thành tâm niệm Phật cầu vãng 

sanh, hai là kết đoàn với nhau để hộ niệm bảo vệ cho nhau. Nếu được như vậy thì sẽ 

vững tâm hơn, an toàn hơn, nhờ thế mới có cơ hội thành tựu trong thời mạt pháp này.  

Rõ ràng phải học hỏi, phải chú trọng, phải nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm mới có thể cứu 

giúp nhau, mới cứu được cái huệ mạng của chính mình. Huệ Mạng của mình quý vô cùng, 

quý hơn túi thịt này chư vị ơi. Hãy mau mau ngộ ra đường giải thoát đi, đừng mơ mơ 

màng màng nữa mà đời đời kiếp kiếp chịu nạn đấy.  

Lúc lâm chung chướng nạn chập chùng!... Ở đây chư vị nào có kinh nghiệm về lâm 

chung chưa? Chắc chắn chưa đâu. Nhưng khổ nỗi, mỗi người chỉ được quyền đối diện với 

cảnh lâm chung duy nhất một lần rồi đi luôn, không ai được quyền rút kinh nghiệm. Giả 

như có cơ hội rút kinh nghiệm thì hay biết bao, chúng ta sẽ điều chỉnh lại, sẽ làm tốt hơn 

cho lần cuối cùng. Nhưng quá cay nghiệt, cận tử nghiệp thật quá vô tình, nó đến bất ngờ 

rồi chi phối trọn vẹn, lôi chúng ta đi thọ nạn chứ không cho chúng ta cân nhắc chọn lựa. 

Xin hãy lắng nghe lời Phật dạy. Trong kinh Hoa Nghiêm có câu: “Thị nhân chung thời 

nhất thiết chư căn tất giai tán hoại”. Thị nhân là ai? Trong kinh Hoa Nghiêm Phật nói cho 

hàng Bồ-Tát đấy. Đối với hàng Bồ-Tát mà Phật còn cảnh cáo rằng, coi chừng khi lâm 

chung tất cả các căn bị tán hoại. Tán hoại là bị hỗn loạn, bị khủng hoảng, bị mê muội, bị 

hủy hoại rồi… không còn tỉnh táo nữa đâu. Đối với chư vị thượng căn mà Phật còn 

nghiêm khắc cảnh cáo như vậy, huống chi là phàm phu như chúng ta. Vậy thì, nhất định 

chúng mình phải lo tính cẩn thận trước mới được.  

Lo tính làm sao đây chư vị? Nhất định phải có những người chư căn còn đang tỉnh 

táo, trí óc còn đang sáng suốt đến bên cạnh để bảo vệ ta, nhắc nhở ta, hướng dẫn ta, chỉ 

điểm cho ta đi đúng đường thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc. Đừng nên sơ ý, tách rời đại 

chúng ra rồi âm thầm đi theo sự tán hoại, đi theo sự mê lầm, đi theo sự điên đảo mà thọ 

nạn. Chư vị có đồng ý không?  

Tóm lại, người phàm phu mà sơ ý khinh thường Pháp Hộ-Niệm, thì đường tu hành 

phải gặp nhiều chướng ngại, nhất là khi lâm chung sẽ bị những cạm bẫy hiểm nguy chập 

chùng bủa vây… Lúc đó chịu thua rồi, không còn đường thoát nạn!... 

(c): Lúc lâm chung không có người khai thị hướng dẫn đúng đường, bị nghịch duyên 

lôi kéo theo đường đọa lạc mà đành chịu oan uổng một đời tu hành.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Chúng ta vẫn thường nghe đến câu hỏi: “Tại sao có 

người tu hành lâu năm mà sau cùng vẫn bị nạn?”. Thật ra khi ứng dụng Pháp Hộ-Niệm 



165 

 

rồi, chúng ta mới thấy được những hiện tượng ra đi lưu lại tướng lành, còn trước đó, khi 

mà Pháp Hộ-Niệm chưa được phổ biến rộng rãi thì hiện tượng này quá hiếm hoi. Cứ trở 

ngược lại khoảng thời gian trong tuổi đời của chính chúng ta thôi, 5-6 chục năm, 7-8 chục 

năm… chư vị có thấy được hiện tượng ra đi lưu lại tướng lành này không? Khó lắm!... Ít 

có dịp thấy đến phải không? Người tu hành có hàng vạn hàng ức, nhưng cuối cùng không 

thấy được một người ra đi lưu lại tướng lành, dù tướng lành này chưa hẳn là chắc chắn 

vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, nhưng dù sao cũng thể hiện được một sự thành tựu căn 

bản nào đó.  

Hiện tượng tướng lành không có, thì lý tưởng thoát vòng sanh tử luân hồi phải 

chăng chỉ là sự mơ tưởng, thiếu thực tế!...   

Tại sao vậy? Xin thưa với chư vị, có phải là câu (c) này đã trả lời rõ ràng rồi không? 

Lúc lâm chung không có người dẫn dắt đúng đường thành ra người chết đã theo nghiệp 

thọ nạn rồi. Chỉ cần một tích tắc phân đo, “ấm cảnh hiện tiền, miết nhĩ tùy tha khứ” rồi. 

Miết nhĩ tùy tha khứ là cứ theo cái dòng đó mà đi luôn rồi. Lúc lâm chung cái thần thức 

chúng ta yếu đuối như cọng bún luộc, mong manh như chiếc lá khô trong cơn bão táp. 

Chúng ta không bám trụ được, không định được gì đâu. Nhưng nếu lúc đó có chư Tăng Ni 

biết Pháp Hộ-Niệm, có đồng tu biết Pháp Hộ-Niệm, có người hiểu đạo vãng sanh ở bên 

cạnh mạnh dạn lên tiếng khai thị, nhắc nhở:  

- Bác Tám ơi!... Bác sắp xả bỏ thân xác hư hại này rồi. Đời là huyễn mộng Bác ơi!... 

Tất cả mọi cảnh giới hiện ra trước mắt cũng chỉ là huyễn mộng, không thực đâu. Nhất 

định Bác đừng để tâm tới. Không sợ, không vui, không buồn, không màng tới nhé. Hãy 

nhiếp tâm lại niệm A-Di-Đà Phật với đại chúng, cầu A-Di-Đà Phật hiện thân theo Ngài đi 

vãng sanh thành Phật, bác Tám nhé…  

Xin thưa với chư vị, người nào khi lâm chung mà có người ngồi bên cạnh khai thị 

nhắc nhở những lời này chính là những vị đại cứu tinh giúp mình vượt qua ách nạn chập 

chùng, vượt qua những cảnh khổ đọa lạc, đi về cảnh vui giải thoát đó.  

- Bác Chín ơi!... Cảnh giới nào hiện ra cũng kệ. Tất cả đều là huyễn mộng!... Đừng lo, 

đừng sợ, đừng nghĩ tới, đừng tham gia vào… Cứ nhìn hình tượng A-Di-Đà Phật treo trước 

mặt, thành tâm niệm A-Di-Đà Phật cầu Phật lai nghênh tiếp dẫn. Có chúng con ở sát bên 

cạnh đang hộ niệm cho Bác đây. Yên chí nhé Bác. Nhất định niệm 10 niệm cầu vãng sanh 

để được Phật đến tiếp dẫn Bác về Tây-Phương hưởng đời an vui cực lạc, không còn khổ 

đau. Bác hãy nghe lời chúng con, niệm Phật theo chúng con nhé... 

Lời nói này không phải cao siêu, hay triết lý gì cả, nhưng có thể giúp cho một người 

đang bị khủng hoảng trong những cảnh giới kinh hãi được an tâm lại, không còn sợ sệt 

nữa, nhờ vậy mà từ chỗ hoảng sợ họ lấy lại sự bình tĩnh, sắc mặt đang thất thần liền biến 

chuyển tươi tỉnh ra...  



166 

 

Xin dùng những lời khai thị mộc mạc này. Hãy học cái tâm hạnh chân thành, vững 

vàng nhưng đơn giản của người hộ niệm. Lời nói của người hộ niệm nhiều lúc phải cần 

mạnh mẽ để vực tâm hồn người bệnh lên, nhất là những lúc họ đang chìm vào những 

cơn ác mộng, những cảnh giới hoảng sợ. Chỉ cần vực cái tâm họ lên thì tự nhiên họ có thể 

tỉnh giác lại. Đây là cái kinh nghiệm quý báu của người hộ niệm, chúng ta nên mạnh dạn 

bày vẽ cho nhau để ứng dụng cứu người, đừng để họ tiếp tục chìm trong cảnh bị dọa nạt 

làm tâm hồn tán loạn mà theo đó đi vào tam ác đạo chịu nạn. Chúng ta phải cố gắng vực 

cái tâm họ lên. Tâm lực mà được mạnh lên, họ niệm câu A-Di-Đà Phật liền được cảm ứng. 

Lúc xả bỏ báo thân làm được như vậy, nhất định họ sẽ theo nguyện lực vãng sanh mà trở 

về Tây-Phương Cực-Lạc.  

Mong chư vị nhớ kỹ những điều căn bản cụ thể này để ứng dụng vững vàng, như lý 

như pháp hầu cứu người vãng sanh, thoát vòng ách nạn.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 134) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Chúng ta đang nói về câu:  

Pháp môn nào của Phật cũng vi diệu cả, nhưng xét về sự thành tựu thì có khác 
nhau. 

 Nên nhớ, vì pháp môn nào của Phật để lại cũng vi diệu, nên chúng ta không được 
quyền coi thường bất cứ một pháp môn nào của Phật. Tất cả pháp môn đều nhằm mục đích 
cứu độ chúng sanh, nhưng thực hành một pháp môn để được thành tựu thì có sự khác 
nhau, có khó hay dễ, có vững vàng hay phiêu phỏng… Sở dĩ như vậy là do căn cơ tiếp thu 
của chúng sanh có sự khác nhau. Tất cả pháp Phật đều bình đẳng, không pháp nào cao, 
pháp nào thấp, nhưng căn cơ của chúng sanh thì có thấp có cao. Tu hành phải hợp với căn 
cơ mới có thể sanh ra diệu dụng. Chính vì thế, Phật dạy muốn được thành tựu, phải biết 



167 

 

tuyển trạch pháp môn tương xứng mới là người giác ngộ. Vấn đề này thực sự vô cùng 
quan trọng đối với hàng hạ căn như chúng ta. Đối với hàng thượng căn, thượng trí thì vấn 
đề này không còn quá quan trọng nữa, vì các Ngài có thể tu hành bất cứ pháp môn nào 
cũng có thể được thành tựu. Nhưng đối với hàng phàm phu như chúng ta mà gặp đâu tu 
đó, thì vạn ức người tu hành khó tìm ra một người đắc đạo, sự thành tựu trở thành xa vời, 
vô thực. Tu pháp Phật mà sau cùng bị thất bại hoàn toàn, thì vô tình làm oan cho ba đời 
chư Phật vậy.  

Chính vì thế, khi nghe đến câu, y kinh giảng nghĩa thì oan cho ba đời chư Phật, làm 
chúng ta cảm thấy xót xa lắm chư vị ơi! Tu hành thì phải y theo kinh điển của Phật mà 
giảng giải, y theo kinh Phật mà hành sự, chứ tại sao lại y theo kinh Phật mà oan cho ba đời 
chư Phật? Thật ra, câu này có ý nghĩa là người tu hành không chịu suy xét thực chất về căn 
cơ của mình, không chịu tuyển trạch pháp môn thích hợp căn cơ để tu tập, làm cho suốt 
đời tu hành theo pháp môn của Phật, đúng chánh Pháp, nhưng sau cùng bị thất bại ê chề, 
làm cho chư Phật đành chịu hàm oan.  

Biết được như vậy, chúng ta mới hiểu lý do tại sao mỗi một thời kỳ, mỗi một xứ sở, 
có chư Tổ đề xuất ra một pháp môn khác nhau cho chúng sanh tu tập. Các Ngài có thể là 
Phật, Bồ-Tát tái lai mà chúng ta không hay. Các Ngài không bao giờ tự lộ ra danh phận, 
mà chỉ tận sức giảng giải chánh pháp đặc biệt nào đó thực sự ứng hợp với căn tánh của 
chúng sanh trong địa hạt đó, vào giai đoạn đó. Các Ngài nói mạnh, nói rõ, hầu có người 
ngộ ra thực hiện để được thành tựu. Qua một giai đoạn khác, căn cơ của chúng sanh lại 
biến chuyển khác, sẽ có các Vị khác thị hiện xuống hướng dẫn một pháp tương ứng khác 
cho chúng sanh tu tập. Cách độ sanh của các Ngài là như vậy. 

Khi nghiên cứu suốt qua dòng lịch sử của Phật giáo, chư vị có thể thấy rõ ràng việc 
này. Mỗi một thời kỳ chư Tổ tuyên dương một pháp môn khác nhau. Nhiều khi trong một 
thời kỳ, nhưng ở mỗi một vùng khác nhau, tùy theo bản tính riêng, văn hóa riêng, trình độ 
riêng của đại chúng lại có một pháp thịnh hành khác. Muốn cứu độ được chúng sanh phải 
tùy căn tùy cơ mới cứu được. Thật là một sự ứng dụng tế vi đầy trí huệ của chư Phật, Bồ-
Tát, chứ không phải là chuyện đơn giản đâu.  

Vấn đề tuyển trạch pháp môn khế hợp với căn cơ của chính mình, nhất là đối với 
hàng phàm phu thấp kém như chúng ta vô cùng quan trọng. Nhưng xin hỏi, làm sao mình 
có thể tuyển chọn một pháp môn thích đáng đây? Với 84.000 pháp môn, vô lượng pháp 
môn, chư vị sẽ chọn pháp môn nào cho chính xác? Chư vị nào có khả năng đọc tụng tất cả 
pháp môn, rồi tự chọn ra một pháp thích ứng không? Nếu thực sự làm được thì xin vỗ tay 
hoan hô, còn nếu làm không được thì sao? Nếu chọn sai thì đành phải ngậm đắng nuốt cay 
phải không!... Chọn kinh Phật, tu pháp Phật mà phải chịu ngậm đắng nuốt cay thành ra 
Phật phải chịu hàm oan là vì vậy. Y Kinh giảng nghĩa tam thế Phật oan là điều thực sự 
đấy.  

Vậy thì xin chư vị đừng nên tự mình chọn lựa, mà hãy nhờ Phật chọn cho mình đi 
nhé. Phật dạy, thời mạt pháp chúng sanh hãy nương theo Pháp Niệm Phật để được thành 
tựu. Phật đã chọn cho chúng ta Pháp Niệm Phật, chúng ta hãy thành tâm nghe lời Phật dạy, 
y giáo phụng hành mà niệm Phật, thì chư vị sẽ có cơ hội thành tựu trong một đời này.  

Hãy nhìn qua nhìn lại ngay trong chúng ta đây, nhiều người đã có bà con, thân bằng 
quyến thuộc, nhờ niệm Phật hộ niệm mà ra đi có tướng vãng sanh tốt đẹp rồi phải không? 
Diệu Âm rất hân hoan và tán thán chư vị đã chọn ngay một pháp môn rất cụ thể, rất thù 
thắng để hành trì và kịp thời cứu người trong gia đình, cứu thân bằng quyến thuộc của 
mình vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu như lúc đó mà chư vị còn ỡm ờ, còn so đi tính 
lại, còn đứng bên ngoài để xem qua xem lại coi thử Pháp Niệm Phật có thật sự vi diệu 



168 

 

không? Có hợp với khoa học không?... Có đáng tin tưởng không?... Thì có lẽ những người 
thân đó đã đi xuống tam ác đạo rồi, còn cách nào để cứu vãn nữa đây?!...  

Có người lại hỏi, tại sao lại nói người thân của tôi bị đọa vào tam ác đạo vậy? Xin 
thưa rằng, vì chính Phật dạy: “Nhơn thân nan đắc”. Nghĩa là, một người khi xả bỏ báo thân 
này rất khó được sinh lại làm người. Hãy suy nghĩ thử coi, khi chưa biết qua Pháp Niệm 
Phật Hộ-Niệm Vãng Sanh, những người thân yêu của chúng ta chết đi đã lưu lại thân 
tướng như thế nào? Có phải hầu như tất cả đều bị cứng đơ, sắc tướng buồn thảm lắm phải 
không? Đây chính là triệu chứng báo cho chúng ta biết những người đó đời sau không thể 
trở lại làm người đó. Cảnh giới người là bờ mé của tam ác đạo, không lấy lại được thân 
người thì đi đâu?!...  

Thời này con người thường chạy theo khoa học, kỹ thuật… cho đây là văn minh tiến 
bộ. Có người đam mê tư tưởng, học thuật, triết lý cho đó là tinh thần sâu sắc. Nhưng một 
khi chết đi, thân xác liền cứng đơ, sắc tướng ảm đạm thì còn gì là sâu sắc nữa?!... Phật 
dạy, bị hiện tượng này khó tránh khỏi thân phận bàng sanh súc vật trong đời tương lai. 
Nếu không phải là loài gà, vịt, chó, mèo… thì không ai dám bảo đảm rằng họ sẽ thoát khỏi 
cảnh ngạ quỷ đói khát, lang thang vất vơ vất vưởng từ đời này qua đời khác. Nếu không 
nhằm vào những cảnh này, thì còn một con đường nữa là địa ngục… Ôi!... Rơi vào địa 
ngục thì tệ hại nhất, đau khổ vô cùng! Chư vị có hiểu thấu nỗi đau khổ này không? Biết 
được Pháp Môn Hộ-Niệm, chúng ta có thể biết được một người thoát khỏi ba cảnh ác đạo 
hay không một cách dễ dàng, cụ thể lắm vậy.  

Một sự chậm trễ, một sự ỡm ờ, một sự phân vân do dự… đưa người thân mình vào 
cảnh khổ nạn. Một sự tỉnh thức, giác ngộ kịp thời biết ứng dụng Pháp Hộ-Niệm có thể 
giúp cho cha mình 10 niệm tất sanh, giúp cho mẹ mình 10 niệm tất sanh, giúp cho anh chị 
của mình đang nằm đó niệm được 10 câu A-Di-Đà Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc 
mà được đi thẳng về đất Phật thành tựu đạo quả. Đã gặp được pháp đại cứu tinh rồi, chúng 
ta còn chờ đợi gì nữa mà không chịu quyết định dứt khoát để đi thành đạo, hỡi chư vị? 
Nếu nghe theo một người phàm phu nào đó thì ta cần phải cẩn thận xét suy, cần nghĩ lên 
nghĩ xuống để tìm hiểu xem họ có phải là thiện tri thức hay không? Lời nói của họ có đáng 
tin cậy hay không? Có đúng với chánh pháp hay không? Có dụng ý gì lừa gạt ta hay 
không? Có lợi dụng ta để làm điều gì lợi lạc cho cá nhân họ không?... Còn đây là lời Phật 
dạy, một đấng đại giác ngộ trên hoàn vũ, là Đức Thiên Nhân Sư Phật Thế-Tôn mà ta cứ 
ỡm ờ không dám nghe lời là sao? Thiện căn, phước đức tu hành trong nhiều đời nhiều kiếp 
để quên ở đâu rồi, mà không biết thâu lượm lại để tin cho chắc lời Phật dạy, hầu thực hiện 
sự giải thoát trong đời này, vừa cứu lấy mình vừa cứu giúp lẫn nhau.  

Vậy thì, là người Phật tử, chúng ta không được quyền nghi ngờ lời Phật dạy nhé chư 
vị. Nhất định không được nghi ngờ. Nghi ngờ lời Phật dạy thì mất phần giải thoát đã đành, 
mà tương lai còn bị đọa lạc khổ đau vô lượng kiếp đấy. Xin đừng đánh giá quá nhẹ sự đọa 
lạc nhiều đời nhiều kiếp, khổ đau bất tận trong tam ác đạo mà ngồi đây lý luận quanh co, 
nghi nghi ngờ ngờ nữa nhé. Chính vì thế, trong Pháp Hộ-Niệm niềm tin là yếu tố vô cùng 
quan trọng. Tất cả mọi pháp môn, muốn được thành tựu đều đòi hỏi đến căn cơ phải cao 
siêu, trí huệ phải khai mở, công phu tu tập phải vô cùng khó khăn… trong khi Pháp Niệm 
Phật điểm chính yếu đều dồn vào niềm tin thanh tịnh này để được giải thoát.  

Lời Phật dạy chúng ta phải tin. Hãy tin liền đi. “Tín vi đạo nguyên công đức mẫu” 
đấy, niềm tin là mẹ sinh ra công đức, chư vị lấy công đức này để vãng sanh về Tây-
Phương Cực-Lạc. Niềm tin này quý giá vô cùng, không tốn một đô-la, tại sao người thế 
gian không chịu tin lời Phật để kịp thời vãng sanh thành đạo vậy? Oan uổng thay!...  



169 

 

Xin thưa chư vị, niềm tin có công đức quá lớn mà không tốn tiền mua, nên Diệu Âm 
luôn luôn động viên tích cực, thường xuyên nhắc nhở nhau tin tưởng. Chư vị hãy mau mau 
tin tưởng liền đi. Chư vị tin, chư vị không tốn một đồng mà có thể được giải thoát, Diệu 
Âm khuyên nhắc cũng không tốn một đồng nhưng nhờ lời này cũng nhắc nhở cho chính 
Diệu Âm tin tưởng hơn. Chúng ta huề nhau vì không ai thua lỗ, nhưng chúng ta được lợi 
lạc sâu đậm vì có cơ hội thành tựu trong một đời này, đúng không chư vị? Vì sự lợi lạc 
quá lớn này nên Diệu Âm luôn luôn mạnh dạn và sốt sắng khuyên nhau niệm Phật. Xin tất 
cả chư vị mau mau tin lời Phật dạy để kịp thời giải thoát. Còn không tin thì đành tùy 
duyên. Đời này ai tu nấy đắc. Tin tưởng thì cùng nhau hưởng sự thành tựu, người nào 
không tin tưởng thì rước lấy thất bại đắng cay vậy thôi.  

Khi khởi đầu việc khuyên nhau niệm Phật, thì ba thứ tịnh-phước Phật dạy trong kinh 
Quán Vô-Lượng-Thọ đã làm cái nền căn bản cho Diệu Âm đi. Diệu Âm khởi tâm làm việc 
đạo từ 11 điều thuộc về ba loại tịnh-phước này. Điều đầu tiên là: “Hiếu Dưỡng Phụ Mẫu”, 
và điều cuối cùng là: “Khuyến Tấn Hành Giả”. Diệu Âm lúc đó chính mình thực sự chưa 
làm trọn vẹn 11 điều này, nhưng vì quá sốt sắng với đường đạo, đã vội vã lấy ngay câu 
đầu và câu cuối kết hợp lại mà hành sự.  

Điều đầu tiên là “Hiếu dưỡng phụ mẫu”, hiếu thảo và phụng dưỡng cha mẹ. Diệu 
Âm thấy cha mẹ mình tiếng là có tu hành, nhưng xét kỹ thì rõ ràng cha mẹ mình có đầy 
đủ: tham, sân, si, mạn, nghi, ác kiến. Diệu Âm đoán chắc rằng sau cùng cha mẹ mình khó 
thoát khỏi 3 cảnh ác đạo. “Khuyến Tấn Hành Giả” là khuyên người tu hành. Nhưng biết ai 
nghe theo mình để khuyên đây? Mình chưa có đức độ, phước báu cũng không có. Diệu 
Âm mới nghĩ ngay đến chuyện lấy cha mẹ mình làm mục tiêu để khuyến tấn. Nhưng 
khuyến tấn bằng cách nào đây? Lúc mới khởi sự thật sự Diệu Âm có tâm trạng rối rắm 
như tơ vò. Điện thoại thì bị mắng chửi, trực tiếp gặp thì bị chê bai… Đến khi gặp được 
những lời khai thị của Ngài Ấn Quang đã làm cho Diệu Âm tỉnh ngộ ra những gì mình cần 
phải làm. Và, chính những “Lá Thư Tịnh-Độ” của Tổ Ấn Quang đã gợi ý cho Diệu Âm 
quyết định viết những lời thư “Khuyên Người Niệm Phật” vậy.  

Đầu tiên chỉ là những lá thư riêng lẻ giống như tờ giấy loại, không có gì đặc biệt, 
cũng không bị tốn kém gì. Cha mình càng chửi Diệu Âm càng viết dài hơn. Cha mình 
càng la rầy Diệu Âm càng tha thiết phân bày rõ hơn… Thực sự khi nghĩ tới sự đọa lạc gần 
kề của cha mẹ mà Diệu Âm đã viết ra những lời thư khuyên người niệm Phật nhiều lúc 
cũng phải nghẹn ngào rơi lệ!... Diệu Âm khuyên mãi, khuyên mãi… Bằng mọi cách tiếp 
tục khuyên. Khuyên từ lúc chưa tin cho đến tin. Tin rồi thì khuyên phải tin cho sâu. Tin 
sâu rồi thì khuyên phải tu cho đúng… Thật sự muốn cứu được một người phải kiên trì và 
chịu khó nhiều lắm chư vị ơi!... Không phải đơn giản đâu. 

 Không biết ở đây tất cả chư vị đã tin tưởng vững chưa? Nếu tin tưởng vững thì xin 
chư vị hãy lo tinh tấn niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ nhé. Được vậy thì chư Tổ sẽ khen 
chư vị, chư Bồ-Tát sẽ hộ trì cho chư vị, chư Thiên-Long Hộ-Pháp sẽ bảo vệ cho hành giả 
niệm Phật cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Còn nếu ai không tin, thì chư Phật, chư Bồ-Tát, 
chư Thiên-Long Hộ-Pháp không thể gia trì và bảo vệ cho những người làm sai chánh pháp 
đâu. Nghiệp chướng lớn như núi Tu-Di, nhân duyên quả báo tự mỗi người phải lo liệu lấy.  

“Khuyến Tấn Hành Giả” là khuyên người niệm Phật. Chư vị hãy mau mau đi tới, 
nhất định phải đi thẳng về cõi Phật, đừng thoái lui. Tất cả chúng ta đều được quyền làm 
như vậy, vì tất cả mỗi người chúng ta đều có Chơn-Tâm Tự-Tánh là một đức Như Lai. 
Người nào khơi dậy được cái tánh đức Như-Lai, sống bằng cái tánh đức Như-Lai này, thì 
đang ngồi đây nhưng cái “Thân Nghiệp Báo” của chư vị đã biến thành “Thân Nguyện 
Lực” rồi. Ngày nào còn sống chư vị còn giúp đỡ người hữu duyên niệm Phật cầu về Tịnh-



170 

 

Độ. Ngày nào mãn báo thân chư vị vãng sanh thành tựu đạo quả, nhận lấy cái thân của Bồ-
Tát trong thế giới Pháp Tánh để bất thoái thành Phật. Vui sướng lắm phải không chư vị?  

Cho nên, chỉ có giác ngộ mới thành Phật, còn mê muội thì tiếp tục đời đời kiếp kiếp 
phàm phu vẫn là phàm phu. Luận về Tâm, thì xin đừng bao giờ đem cái thân thịt vô 
thường này cùng với những thứ vật chất ô trược của thế gian ra mà làm căn cứ, mà ứng 
dụng làm cho oan uổng cả một đời tu hành. Nói về cái thân thịt này là ta nói về nghiệp 
báo, nói về cái Tâm này là ta nói về Giác hay Mê. Giác ngộ nhất định có thể chuyển phàm 
thành Thánh. Mê muội thì đời đời kiếp vẫn là phàm phu sanh tử khổ nạn. Chính Diệu Âm 
này ngay lần đầu trong đời gặp được một người được hộ niệm vãng sanh mà giật mình 
tỉnh ngộ. Một sự tỉnh ngộ sâu sắc đến nỗi có cảm giác ngỡ ngàng cơ hồ như muốn chuyển 
biến từng tế bào trong người, làm rung động cả tâm hồn. Hôm nay Diệu Âm nhớ đến trạng 
thái này mà mong ước tất cả mọi người hãy mau mau giác ngộ, kịp thời giác ngộ, để có cơ 
hội được rung động tâm hồn trước cảnh vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc vi diệu bất khả tư 
nghì. Đừng nên mê mê hồ hồ nữa mà tiếp tục tạo thêm oán nạn để cho oan gia trái chủ 
đánh phá trả thù, để cho nghiệp chướng báo hại thì tội nghiệp cho cái thân xác này, tội 
nghiệp cho cái huệ mạng này, tương lai tiếp tục vùi dập trong những cảnh tối tăm khổ 
nạn!...  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 
 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 135) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin mở trang 55, vấn đề 26:  

Pháp môn nào của Phật cũng vi diệu cả nhưng xét về sự thành tựu thì: 

Vấn đề này mở ra để cho chính chúng ta trả lời. Hãy mạnh dạn trả lời và chuẩn bị đi 
cho vững, biết cho đúng, hiểu cho rõ, nắm cho chắc, không được lầm lạc. Xin nhớ cho, sơ 
ý để lệch một ly thì đi xa ngàn dặm. Lệch lạc một tý thôi sẽ lệch mất luôn mục tiêu giải 
thoát đấy. Không nên xem thường nhé. 



171 

 

(a): Có pháp quá cao chỉ dành cho hàng thượng căn, thượng trí tu trì, người hạ căn 
rất khó thực hiện nổi.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Pháp môn nào của Phật để lại cũng đều vi diệu, nhưng 
thực sự có những pháp không hợp với hàng hạ căn, có những pháp hàng phàm phu không 
thể nào tu trì được. Trong Lục Tổ Đàn Kinh có ghi lại những lời khai thị của Ngài Huệ 
Năng, có đoạn Ngài nói rõ ý nghĩa này. Lục Tổ Huệ Năng được Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn ấn 
chứng sự thành tựu. Khi được ấn chứng và được trao truyền y bác thì Ngài liền bị nạn. 
Ngài phải tìm cách trốn tránh mọi người, không những trốn người thế gian mà nữa đêm Sư 
Phụ phải tìm cách đưa Ngài bỏ trốn luôn cả đạo tràng đó mà ra đi. Ngài Huệ Năng một 
thân phiêu bạt khắp nơi, sau cùng tìm đến ẩn núp trong nhóm người thợ săn suốt 15 năm 
trường không dám lộ diện. Khi thời cơ đến, Ngài lộ danh và bắt đầu thuyết kinh giảng đạo. 
Những lời khai thị của Ngài được kết tập lại và được tôn quý như kinh của Phật, gọi là 
“Pháp Bảo Đàn Kinh”. Trong Đàn Kinh này, ngay chương thứ 2, Tổ nói, “Đây là pháp chí 
thượng, nhưng chỉ vì hàng thượng căn, thượng trí mà Ta nói ra…”. Rồi đến chương thứ 3, 
Ngài nói, “… nếu hàng trung căn, hạ căn mà cố tu trì pháp này, thì trong đời này nhiều 
lắm cũng chỉ kết được một chút duyên với Phật Pháp, chứ không thể được thành tựu”.  

Nếu sơ ý vừa nghe Ngài nói đây là pháp chí thượng, chúng ta liền ứng dụng tu trì, thì 
chỉ là sự vội vã, bất cẩn bỏ trước cắt sau, để sau cùng rước lấy thất bại. Như vậy, bị trở 
ngại không phải là do pháp của Lục Tổ sai, mà tại vì chúng ta ứng dụng một pháp không 
hợp với căn cơ của mình.  

Do đó, tu hành cần phải khế lý khế cơ. Chánh pháp là đúng, nhưng cần phải khế hợp 
căn cơ mới sanh diệu dụng. Nhất định phải theo đúng chánh pháp gọi là khế lý, nhưng 
cũng nhất định cũng phải hợp với căn cơ của chính mình gọi là khế cơ, mới có được thành 
tựu. Không chú ý đến căn cơ của mình, đụng đâu tu đó, nhất định khó đạt được hiệu quả 
tốt đẹp.  

Ấn Tổ dạy, thuốc không có thuốc nào hay, thuốc nào dở, đúng thuốc thì bệnh mới 
lành. Pháp của Phật bình đẳng, không có pháp nào cao, pháp nào thấp, nhưng phải hợp với 
căn cơ mới sanh diệu dụng. Lời Tổ dạy hoàn toàn hợp với lời Phật dạy. Tu hành theo 
chánh pháp của Phật là đúng, nhưng nhất định phải tuyển chọn pháp môn hợp với điều 
kiện của riêng mình, hợp với thực trạng của chính mình, thì sự tu tập mới có lợi lạc. Trong 
pháp “Thất Bồ-Đề Phần”, tức là bảy điều người tu hành cẩn phải giác ngộ, Phật dạy đầu 
tiên phải trạch pháp, nghĩa là phải cẩn thận tuyển chọn pháp môn thích ứng, rồi chuyên 
tinh hành trì mới có thể được thành tựu. Xin thưa với chư vị, vấn đề khế lý khế cơ vô cùng 
quan trọng.  

Cho nên, Phật để lại vô lượng pháp môn, có pháp Phật dạy nặng về Lý-Đạo cao siêu, 
dành cho hàng thượng căn khai mở trí huệ, minh tâm kiến tánh, kiến thành thành Phật. Có 
pháp Phật dạy Sự-Tu vững vàng, dành cho đại chúng tu tập một đời vẫn có thể thành tựu 
đạo quả. Thành tựu được đạo quả rồi, thì Lý cao hay Sự cao đều được bình đẳng viên 
thành đạo nghiệp. Người học đạo phải biết nhìn thẳng vào chính mình, phải nghiêm khắc 
phán xét căn cơ của chính mình để chọn đường tu thích đáng. Xin đừng quá vọng tưởng, 
chạy theo hiếu kỳ, ham thích nói hay nói giỏi mà coi chừng sau cùng thọ nạn!... Thọ nạn 
rồi thì chứng minh được điều gì đây?!...  

Xin chư vị hãy dành thì giờ đọc thêm những lời khai thị của Ấn Tổ. Ví dụ như trong 
tập “Ấn Quang Gia Ngôn Lục”, Ngài dạy rất nhiều về vấn đề Lý-Sự này. Diệu Âm chỉ học 
theo những lời Tổ Sư dạy mà nhắc lại, chứ đâu dám tự mình nghĩ ra mà nói. Diệu Âm chủ 
trương “thuật nhi bất tác”, nghĩa là không phải sáng tác một điều gì cả, chỉ nói lại ý nghĩa 



172 

 

của chư Phật, chư Tổ dạy mà thôi. Khi nói lại, thì cố gắng nói cho rõ ràng để người có 
duyên biết đến mà đi, đi cho vững, đi cho thẳng… Thế thôi. 

Người nào tự cho mình là cao thượng, mau mau hãy đọc những lời khai thị của Ấn 
Tổ. Người nào tự nghĩ rằng mình đã chứng đắc, đã thành đạo rồi, mau mau hãy đọc lời 
Phật dạy trong kinh Lăng-Nghiêm. Người nào niệm Phật tự cho rằng đã đủ, lâm chung 
chắc chắn sẽ được an nhiên vãng sanh, mau mau hãy đọc lại những lời Phật dạy, những lời 
Tổ khuyên. Đối với những vị Bồ-Tát mà trong kinh Hoa Nghiêm Phật còn cảnh cáo rằng, 
khi lâm chung các căn có thể bị tán hoại, huống chi phàm phu chúng ta lại dám đứng đó 
nói cao nói thượng. Chư Tổ dạy, tu hành mà tự cho là đủ, thì dẫu công phu có cao tới đâu 
cũng liền bị rơi đài, tuột dốc. Vậy thì, tốt nhất mỗi lần chúng ta nghĩ gì, tưởng gì cần phải 
y theo kinh giáo, xem lại lời Tổ để tự răn nhắc. Kinh của Phật dạy, lời của Tổ khuyên là 
tấm gương để chúng ta soi. Soi điều tốt để chúng ta theo, vạch điều sai lạc cho chúng ta 
tránh vậy. 

(b): Có Pháp quá dễ thực hành, nhưng không có mục đích giải thoát.  

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nói đến pháp Phật, bây giờ mình chọn lựa pháp nào 
đây?... Có những pháp thực sự rất dễ tu, nhưng không giải thoát được. Ví dụ, có nhiều 
người nói tu là ăn ở hiền lành, đừng kình chống ai là được. Hiền lành dễ dàng, gần gũi. 
Làm được người hiền lành thì tốt lắm đấy, nhưng không phải như vậy là được giải thoát 
đâu. Có những người thích bố thí giúp người. Phật dạy bố thí, lấy bố thí làm đầu trong 
việc tạo phước. Tứ nhiếp pháp lấy bố thí làm đầu. Lục độ ba-la-mật cũng bố thí làm đầu. 
Trong các hạnh tu hành Phật dạy chúng ta chú trọng hai chữ bố thí. Nhiều người thấy vậy 
chủ trương rằng tu hành tức là bố thí. Tới chùa cúng dường, bố thí, làm công quả... tức là 
tu hành. Chư vị nghĩ thử, tu như vậy là đủ chưa? Xin thưa chưa đủ.  

Bố thí tiền tài, nếu đời sau lấy lại được thân người, hy vọng chư vị sẽ có phước báu, 
tiền bạc có hàng tỷ, dư thừa tiêu không hết. Có những người phước báu lớn, làm lớn thành 
công lớn, làm nhỏ cũng hanh thông, không làm cũng có tiền, cuộc sống vô cùng thoải mái. 
Còn những người thiếu tu phước, thì không có phước báu, đời sau nghèo khó, dẫu cho 
thông minh lanh lợi, vạch ra đủ mọi kế hoạch để kiếm tiền, vạch cho đến nhức đầu, loạn 
trí, làm cho đến lúc tàn hơi, thì nghèo khó cũng trả về cảnh khó khăn, nghèo nàn cũng 
hoàn cảnh khổ cực mà thôi.  

Nếu hiểu được pháp Phật chúng ta có thể tự cải đổi hoàn cảnh, cải đổi mệnh số của 
mình. Phật dạy bố thí thì được phước báu. Vậy thì xin hãy mạnh dạn phát tâm bố thí giúp 
đời thì có cơ hội cải đổi vận mạng. Lại có người hỏi, tôi không có tiền bạc làm sao bố thí 
được? Xin thưa rằng, điều quan trọng là có cái tâm bố thí, chứ không phải chỉ có tiền bạc 
mới tu được hạnh bố thí đâu. Hãy dùng cái tâm chân thành mà bố thí thì phước báu mới 
viên mãn hơn. Ví dụ, người có tâm cạnh tranh ganh tỵ thì dẫu có đem tiền tỷ ra làm việc 
bố thí vẫn chưa chắc gì tạo nên phước báu tốt. Vì sao vậy? Vì hình thức sôi nổi bên ngoài 
nhiều khi chỉ là thứ bình phong che đậy danh văn lợi dưỡng bên trong. Nếu vì cái quyền 
lợi nào đó mà làm ra hình thức bố thí, thì quả báo cũng chỉ là thứ hoạn nạn khó khăn. Còn 
người dù không có tiền bạc, nhưng tâm hồn lại hiền hậu, biết thương người, kính trên 
nhường dưới, không cạnh tranh, không ganh tỵ, biết tán thán người làm tốt, biết khuyến 
tấn người tu hành… thì dù cho người này trên hình thức không có gì để bố thí, nhưng thực 
tế họ đang tu phước báu rất lớn mà chúng ta không hay.  

Trong pháp bố thí cúng dường, có pháp “Tùy Hỷ Công Đức”. “Tùy Hỷ Công Đức” là 
thành thật tán thán, kính trọng người làm thiện phước. Người có tinh thần này, thì dù cho 
không có tiền bố thí, nhưng họ đang thực hiện một hạnh bố thí rất tốt, phước báu vô cùng 
lớn. Còn người vì danh vọng mà bố thí, vì củng cố quyền lực mà bố thí… thì nhiều lắm 



173 

 

cũng chỉ tạo được chút phước trên mặt nổi, quả báo không thể tốt đẹp được. Làm phước 
trọng về mặt nổi gọi là “Dương Phước”, hậu báo sẽ tiêu điều. Vì lòng từ bi, lòng chân thật 
thương người, âm thầm làm phước, gọi là “Âm Phước”, quả báo tốt đẹp vô cùng....   

Vậy thì hãy mở rộng tâm lượng ra mà làm đạo thì tự nhiên phước báu sẽ đến, tiền bạc 
sẽ đến, có khi không đếm hết. Đây là quả báo tự nhiên, chứ không phải bố thí chút phước 
để cầu hưởng phước mà được phước. Người âm thầm tu phước, không cầu hưởng tiền tài, 
cớ chi tiền tài lại đến vậy? À!... Có lẽ vì tiền tài đến với người này sẽ tạo lợi lạc cho chúng 
sanh chăng, còn người hẹp hòi tham chấp, mà tiền bạc đến với họ sẽ gây đại họa cho xã 
hội. Có câu: “Từ bi đa họa hại, phương tiện xuất hạ lưu”. Có hình thức từ bi mà thiếu tâm 
từ bi, thường gây họa hại cho chúng sanh. Người có quyền lực, địa vị, tiền tài mà không có 
tâm thiện lành thường gây nên rất nhiều chuyện hạ lưu, làm đại chúng chịu nhiều đau khổ. 
Cho nên người học Phật chúng ta phải biết sáng suốt mà nhận rõ vấn đề, đâu là chánh đâu 
là phụ, đâu là viên mãn đâu là khiếm khuyết. Đừng nên sơ ý biến pháp giải thoát của Phật 
thành pháp cầu tài lộc mà cứ tiếp tục đi theo con đường đọa lạc như trong vô lượng kiếp 
qua, tội nghiệp cho thân phận của chính ta lắm vậy.  

Cho nên, có pháp dễ thực hành nhưng cần lưu ý, coi chừng nó chưa phải là pháp viên 
mãn. Có nhiều pháp Phật nói ra chỉ là phương tiện gieo duyên cho chúng sanh, giống như 
đưa người qua từng đoạn đường vậy. Trong “Tứ Y Pháp”, tức là bốn pháp cho chúng sanh 
y cứ theo để tu hành giải thoát, Phật khuyên: “Y Liễu Giáo, Bất Y Bất Liễu Giáo”, nghĩa 
là hãy dùng những pháp viên mãn để tu, không nên tu theo các pháp nửa vời. Các pháp tu 
nửa vời, gieo duyên qua từng đoạn gọi là “Bất Liễu Giáo”, còn pháp giúp người được 
thành tựu viên mãn gọi là “Liễu Giáo”. Pháp Niệm Phật vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc 
là pháp liễu giáo trong những pháp liễu giáo của đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật.  

Chúng ta hôm nay nói về Pháp Hộ-Niệm là đang dùng pháp đại liễu giáo trong những 
pháp liễu giáo nữa, để từng người đều có thể thực hiện trọn vẹn được tông chỉ của Pháp 
Niệm Phật liễu giáo này mà kịp thời vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Ngài Ấn Quang Tổ 
Sư dạy rằng: “Đạo tràng nào chỉ cần đưa một người vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc thì 
mới xứng danh là một đạo tràng thành tựu”. Lời khai thị này chứa đựng ý nghĩa đại liễu 
giáo đây. Nếu lắng lòng tư duy thật sâu, thì lời nói của Tổ Ấn Quang có thể làm cho chúng 
ta giựt mình giác ngộ. Từng lời khai thị của Tổ mộc mạc đơn sơ, nhưng thấm thía vô cùng, 
thấm tới tận tủy tận xương. Tu hành cần phải có đường đạo vững vàng, cụ thể, chính xác 
mới cứu được một chúng sanh. Nếu đường đạo không vững, nếu đường đạo không chánh, 
nếu đường đạo không hợp căn cơ của chúng sanh, thì hành đạo trải qua hàng thế kỷ chưa 
chắc gì có thể giúp được một người thoát qua sáu đường sanh tử khổ nạn.  

Trong lúc Ấn Quang Tổ Sư còn tại thế, người nào tới đạo tràng của Ngài tu hành mà 
cầu xin cho đời sau trở lại làm người gặp được minh sư chùa lớn để tu tiếp, thì Ngài trợn 
con mắt cảnh cáo rằng, coi chừng đời sau nhà ngươi không lấy lại được thân người, làm 
sao còn dám mơ gặp minh sư, chùa lớn để tu hành!... Nghe đến những lời khuyến cáo của 
Tổ, chư vị có thấm thía không? Có giựt mình không? Ngài không cần đến 1.000 người tới 
đạo tràng của Ngài mà mơ cầu đến đời sau tu tiếp, mà Ngài chỉ cần 1 người quyết lòng 
niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Ngài quý sự tinh chuyên, không cần sự đa 
tạp. Ngài chỉ cứu được một người quyết lòng đi về Tây-Phương Cực-Lạc này mà thôi. Cứu 
được một người tức là có đường đạo vững chắc, sẽ có dịp cứu được người thứ hai. Từ đó 
vô lượng vô biên chúng sanh sẽ có duyên được cứu. Đây là ý nghĩa sâu sắc trong lời khai 
thị của Ngài, một đạo tràng đưa được một người vãng sanh mới xứng đáng là một đạo 
tràng thành tựu. Còn những chỗ không có đường đạo vững vàng, rất dễ biến thành loại 
“Hữu Tràng Vô Đạo”, nghĩa là có đạo tràng mà không có đường tu thì làm sao cứu được 



174 

 

một người đây?!... Như vậy, đường gieo duyên dẫu có tốt cũng chỉ là Bất-Liễu-Giáo, 
đường cứu người vãng sanh mới chính là Liễu-Giáo vậy.  

Phật dạy phải y theo Liễu-Giáo mà tu, không nên y theo Bất-Liễu-Giáo. Bất Liễu 
Giáo đều do chính đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật giảng dạy. Tại sao Ngài lại giảng giải Bất-
Liễu-Giáo? Tại vì căn duyên thành Phật của chúng sanh chưa thành thục, lúc đó chúng 
sanh không chịu nghe theo pháp Liễu-Giáo giải thoát, đành rằng Phật phải gieo duyên cho 
chúng sanh để tạo căn lành trước. Cũng như ở đây chúng ta cứ nói mãi về Hộ Niệm, 
nhưng được bao nhiêu người tin tưởng làm theo? Chỉ vì căn lành chưa đủ mà nhiều người 
không chịu tin. Không chịu tin thì ta đành phải nói lên, nói xuống, nói ra, nói vào, nói lòng 
vòng mãi để hy vọng tạo duyên cho căn lành của đồng tu được đánh thức dậy. Chứ nếu 
mọi người đã tin đã hiểu rồi, thì nói chi nữa. Xin chư vị hãy hiểu thấu để đi cho thẳng vậy. 

A-Di-Đà Phật.  

 
 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 136) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Câu (c): Hàng phàm phu phải cẩn thận tuyển chọn pháp môn vừa khế lý vừa khế cơ 
thì đường tu hành mới thành tựu được. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nhiều người đánh giá rằng, tuyển chọn pháp môn là 
chấp trước!... Người niệm Phật cố chấp vào Pháp Niệm Phật, mà bỏ qua 84.000 pháp môn 
khác, nghĩ như vậy không đúng đâu.  

Xin thưa với chư vị, Phật đã dạy đến 84.000 pháp môn tu học, thì tại sao Phật lại 
còn dạy chúng sanh một hướng chuyên niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tịnh-Độ vậy? 

Nếu niệm Phật vãng sanh là trọn đủ, thì bốn chữ “A-Di-Đà Phật” niệm lên là đủ rồi, 
cớ sao Phật phải giảng rất nhiều kinh, thuyết ra rất nhiều pháp môn, giảng giải suốt trong 
49 năm trường vậy? Chắc chắn phải có nguyên nhân. 

Có phải chăng vì chúng sanh quá mê mờ tiếp tục đi theo con đường đọa lạc, vì vô 
lượng chúng sanh cứ kéo nhau đi vào hầm lửa, vì chúng sanh không chịu tin lời Phật 
dạy… nên Phật phải kiên trì dẫn dắt, kiên trì giảng dạy, kiên trì tìm mọi cách để hóa gỡ 
ách nạn cho chúng sanh. Muốn cứu chúng sanh Phật phải tùy duyên, tùy căn, tùy cơ, uyển 



175 

 

chuyển mà gỡ lần, gỡ lần, để mong có người ngộ ra mà phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh-
Độ, một đời giải thoát. 

Hiểu được điều này chư vị mới thông cảm cho Diệu Âm này, tại sao chỉ có Pháp 
Hộ-Niệm đơn giản này mà cứ nói mãi gần 20 năm trường rồi, nay vẫn còn nói tiếp. Chư vị 
ơi!... Pháp Hộ-Niệm dễ tu, dễ hành, dễ thực hiện để cứu giúp nhau thành tựu, nhưng chỉ vì 
đại chúng không tin, không nghe, còn quá nhiều người hững hờ cơ hội giải thoát, nên 
chúng ta phải chịu khó cố gắng tiếp tục chia sẻ nhiều hơn nữa vậy thôi. 

Xin nhớ cho, gỡ rối cho người rồi mà không chỉ rõ con đường cho người thoát nạn, 
thì gỡ được cái rối này lại vướng vào cái rối khác, vô tình chướng nạn vẫn còn nguyên 
vẹn. Còn Pháp Hộ-Niệm là vừa gỡ rối cho nhau, vừa thúc nhau mau mau đi thẳng về Tây-
Phương Cực-Lạc thành đạo, đừng nên hóa gỡ được một mối rồi thì quay đầu lại tìm mối 
khác để gỡ nhé. Chướng nạn của chúng sanh vô lượng vô biên chứ không phải chỉ một vài 
mối rối đang hiện hành này đâu. Phân tích ra chúng ta mới thấy có chỗ khác nhau của từng 
pháp tu hành.  

Như vậy, gỡ rối là điều cần thiết, nhưng gỡ rối rồi mà không biết đường thành đạo, 
thì pháp tu biến thành Bất-Liễu-Giáo. Bất-Liễu-Giáo là cách tu hành nửa vời, lòng vòng 
trong sanh tử khổ nạn. Còn gỡ rối rồi, mà chỉ được cho chúng sanh con đường cụ thể để 
vãng sanh thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo thì mới là viên mãn, mới đúng là 
Liễu-Giáo. Liễu-Giáo là đường tu hành trọn vẹn, một đời thành tựu đạo quả.  

 Cách tu hành của chúng ta là dồn tất cả năng lực của mình vào con đường vãng 
sanh Tây-Phương Cực-Lạc để thành đạo. Hàng phàm phu trí cạn, sức yếu đừng nên đem 
cái năng lực hạn hẹp của mình dồn vào việc đánh phá nghiệp chướng, tiêu trừ nghiệp 
chướng để chứng chơn thường nhé chư vị, vì thành tựu theo phương cách này không dễ gì 
đạt được đâu. Người phàm phu mà quyết lòng phá nghiệp, dù chiến đấu cho đến hơi tàn 
sức kiệt vẫn không thoát khỏi ách nạn đâu. Phân tích rõ ràng ra, chúng ta mới thấy sự quý 
hóa của Pháp Niệm-Phật Hộ-Niệm Vãng-Sanh. 

Pháp Môn Niệm Phật chủ yếu là “Đới Nghiệp Vãng Sanh”, hoành siêu tam giới, 
băng ngang qua lục đạo luân hồi, chứ không phải là pháp đi theo đường dọc, phá nghiệp tu 
tiến. Người niệm Phật không chủ tâm phá nghiệp, diệt nghiệp để cầu chứng đắc, mà hãy 
bao nghiệp lại, rời nghiệp ra, quyết bám chặt vào tâm nguyện vãng sanh để được vãng 
sanh, gọi là “Tùng Nguyện Vãng Sanh”, chứ không phải “Tùng nghiệp Thọ Báo”. Tâm 
không lo phá nghiệp, thì tâm không dính vào nghiệp, vô tình tâm ta tự tại trước nghiệp 
chướng. Tâm không bám vào nghiệp chướng, thì tâm ta ví như chiếc lá sen, nghiệp 
chướng rơi vào đều tự trôi đi hết, không dính lại được. Còn người nào ngày ngày lo nghĩ 
về nghiệp chướng, lo đánh phá nghiệp chướng, tâm tâm nhớ tới nghiệp chướng, thì tâm 
này không thể ví như chiếc lá sen được, mà trở thành một xấp vải nhung dày cộm, nhìn 
vào thấy khá đẹp đấy, nhưng không ngờ tất cả nghiệp chướng đều thấm sâu vào đó, gỡ ra 
không được. Mong chư vị hãy vững vàng đi theo con đường “Đới Nghiệp Vãng Sanh”, tự 
nhiên bao nhiêu nghiệp chướng rơi rụng ra, dành lối cho mình thành tựu đạo quả. Vô tình 
niệm Phật không cần phá nghiệp mà nghiệp chướng tự bế tắc là vậy đấy.  

Ở đây chắc có lẽ nhiều vị đã có thân nhân bà con được hộ niệm vãng sanh rồi phải 
không? Chư vị hãy nghĩ thử coi, trước khi ra đi người thân của ta vẫn còn tràn trề nghiệp 
chướng phải không? Là hàng phàm phu thì nghiệp chướng này kể sao cho hết. Nếu lúc đó 
chư vị đến hướng dẫn cho họ cách phá nghiệp, gỡ nghiệp, hóa giải chướng nạn, thì chắc 
rằng hóa giải không xong. Hóa giải nghiệp chướng không xong, thì làm sao họ có thể thoát 
khỏi ách nạn? Nhưng người hộ niệm đến bên cạnh người bệnh,. Không khuyên họ lo phá 
nghiệp, mà khuyên họ hãy chấp nhận nghiệp chướng, thành tâm sám hối và quyết lòng 



176 

 

niệm Phật cầu vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Khuyên họ mạnh dạn trả một lần này 
nữa, không quay đầu trở lại chịu nạn, mà quyết lòng đi thẳng về cảnh Phật để thành Phật. 
Phật dạy tất cả đều do tâm tạo, cảnh giới tương lai do chính tâm mình quyết định, thì giờ 
này hãy dùng cái tâm lực mạnh mẽ mà đi vãng sanh. Rõ ràng Pháp Hộ-Niệm đã gỡ cho 
người bệnh cái rối của nghiệp chướng, và hướng dẫn cho họ con đường thành đạo, giải 
thoát. Tuyệt diệu vô cùng!...  

Lời Phật dạy “Đới Nghiệp Vãng Sanh”, vãng sanh thì một đời thành đạo, đã minh 
định một cách cụ thể. Vậy thì cớ chi ta không đi? Tại sao ta không tin? Lý do gì còn nghi 
ngờ lời Phật dạy mà đoạn đành chấp nhận thọ nạn. Oan uổng lắm phải không chư vị?   

Người phàm phu phải cẩn thận tuyển chọn pháp môn khế cơ, hợp với trình độ của 
mình để tu tập. Lời này của chư Tổ dạy, rõ nhất là Ấn Quang Đại Sư. Lời này cũng là lời 
Phật dạy. Trong kinh A-Di-Đà, Phật có nhắc đến 37 phẩm trợ đạo, trong 37 phẩm trợ đạo 
này có 7 phẩm dành cho người giác ngộ gọi là “Thất Bồ-Đề Phần”. Bồ-Đề là giác ngộ. 
Thất Bồ-Đề Phần là 7 điều cần nên giác ngộ để tu hành được thành tựu, điều đầu tiên Phật 
dạy là trạch pháp. Trạch pháp là tuyển chọn một pháp môn hợp với căn cơ của chính mình, 
rồi chuyên tinh tu tập thì mới có cơ hội thành tựu đạo quả.  

Như vậy, thì câu nói: “…phải cẩn thận tuyển chọn pháp môn vừa khế lý vừa khế cơ 
thì đường tu hành mới thành tựu được” là lời Phật dạy. Chọn Pháp Niệm Phật cầu vãng 
sanh Tịnh-Độ là do chính đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật chọn cho chúng ta tu tập để 
thành tựu trong thời mạt pháp này. Tất cả đều là Phật dạy.  

Chọn đúng pháp môn rồi phải chuyên tinh mới dễ thành tựu. Chân lý ở ngay đỉnh 
núi, đường nào hãy chọn một đường thẳng tiến lên. Anh đang ở hướng Đông, thì cứ theo 
đường phía Đông mà lên, cớ chi nay đi đường Đông, mai đi đường Tây, mốt đi đường 
Bắc... Đi như vậy thì cứ lòng vòng mãi dưới chân núi, biết đến ngày nào mới lên đến đỉnh 
núi? 

Trạch pháp là chọn pháp hợp lý, hợp cơ, hợp thời, hợp sự. Trạch pháp là chuyên tu 
để thành tựu. Đường nào một đường, phương tiện nào một phương tiện, không ai có khả 
năng cùng một lúc đi được hai đường, dùng đến hai phương tiện. Ví dụ, muốn đi bằng 
máy bay thì lên máy bay mà đi, muốn đi bộ thì đi đường bộ, đường nào cũng tiến về mục 
đích. Lâu hay mau, khó hay dễ có khác nhau, nhưng không thể nào đang ở trên máy bay 
mà muốn nhảy xuống đất để đi bộ được. Muốn đi đường bộ thì chư vị phải chuẩn bị tất cả 
những dụng cụ cần thiết để khai đường mở lối, phá rừng lấp hố… Còn muốn đi máy bay 
thì cớ chi phải lo ngại những thứ chướng ngại dưới đất mà trang bị đủ thứ dụng cụ vậy?...  

Cho nên tu pháp môn nào phải thực hiện theo đúng tông chỉ của pháp môn đó mới 
được. Nhiều người lấy tông chỉ của pháp môn này áp dụng vào pháp môn kia, lấy nhu cầu 
của pháp môn này thực hành cho pháp môn khác, đây chính là điều sơ ý khá phổ thông 
dẫn tới sau cùng bị thất bại. Ví dụ, muốn đi bộ thì cần phải trang bị súng đạn, dao búa, dây 
nhợ, v.v… vì những dụng cụ này rất cần thiết để băng rừng vượt suối. Còn lên máy bay 
mà đem theo những thứ này thì nhất định bị trở ngại. Mỗi đường đi có mỗi nhu cầu riêng, 
mỗi phương tiện có mỗi kỹ thuật riêng. Đi máy bay thì cứ mặc áo quần thật đẹp mà đi, cớ 
chi phải tìm cách san bằng những chướng ngại dưới đất? Ngược lại, đi dưới đất thì phải lo 
tránh né hố hầm chông gai dưới đất, cớ chi cứ ngước nhìn trên mây để bị vấp ngã, vướng 
nạn liên miên?  

Ngài Ấn Quang Đại Sư dạy rằng, giảng kinh thuyết đạo phải khế hợp căn cơ của đại 
chúng mới có lợi lạc, nếu không hợp với căn cơ thì không những không đem lại lợi lạc mà 
càng giảng làm cho đại chúng càng hoang mang, càng thêm vọng tưởng!...  



177 

 

Diệu Âm biết rõ thân phận mình là hàng phàm phu, trí mê nghiệp nặng, nên cảm 
thấy vô cùng thích hợp với Pháp Hộ-Niệm. Hàng phàm phu biết nghe lời Phật dạy, niệm 
Phật cầu vãng sanh, và cẩn thận hộ niệm cho nhau, thì phàm phu này có đầy cơ duyên trở 
về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Được không chư vị? Rõ ràng được đấy. Nhiều người 
đã vãng sanh rồi, đến nay không còn đếm được nữa. Đây là sự chứng minh cụ thể, rõ ràng 
rằng tu hành khế lý khế cơ đạt được lợi ích vô cùng thiết thực.  

(d): Pháp Môn Niệm Phật là pháp môn duy nhất cứu độ khắp cả ba căn thượng 
trung hạ một đời giải thoát thành đạo. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). “Phàm Thánh tề thâu, tam căn phổ bị” là lời của 
Phật dạy đấy. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ chính Đức Thế Tôn đã dạy tam bối vãng sanh. 
Ngoài ra, chư Tổ trong Tịnh-Độ Tông, Tổ nào cũng nói đến điều này. Người nào chí thành 
niệm Phật, thực hiện đầy đủ tông chỉ của Pháp Niệm Phật thì muôn người tu muôn người 
đắc, vạn nhân tu vạn nhân khứ. Nghĩa là, người thượng căn niệm Phật cũng đắc, người 
trung căn niệm Phật cũng đắc, người hạ căn như chúng ta thành tâm chí thành, thực hiện 
cho đúng theo lời Phật dạy, vẫn là một đời này được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Khi 
vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, dẫu dở cho mấy, hạ phẩm hạ sanh vẫn được viên mãn 
ba bậc bất thoái, một đời thành Phật. Lời khai thị của chư Tổ Sư trong Tịnh-Độ Tông, 
những kinh điển trong Tịnh-Độ Tông của Phật dạy đều đúng hệt như vậy.  

Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật dạy rằng, dẫu cho một chúng sanh tạo tội chướng 
sâu nặng, khi nghe được danh hiệu của Ngài mà vững lòng tin tưởng, vui vẻ niệm Phật 
quyết lòng cầu sanh Tây-Phương Cực-Lạc, dẫu cho mười niệm mà không được vãng sanh, 
A-Di-Đà Phật thề không giữ ngôi Chánh Giác. Vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc tức là 
thành Phật. Nghe rõ những lời Phật dạy trong kinh, khiến cho chúng ta vững vàng tin 
tưởng. Thấy được người vãng sanh khiến cho chúng ta yên tâm không còn nghi hoặc nữa. 

Người tạo tội chướng sâu nặng, tâm ý mê mờ là hàng hạ căn. Người có phước báu, 
có tu trì qua nhiều đời nhiều kiếp, vượt qua tam giới là hàng trung căn. Người đã khai tâm 
mở trí, chư Bồ-Tát phá từng phẩm Vô-Minh chứng từng phần Pháp-Thân trở về cảnh giới 
Hoa-Nghiêm là thượng căn. Thượng căn niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. 
Trung căn niệm Phật vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Hạ căn niệm Phật cũng vãng 
sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thì trước sau vẫn một 
đời viên mãn thành tựu Vô-Thượng Chánh-Đẳng Chánh-Giác. Đúng là “Phàm Thánh tề 
thâu, tam căn phổ bị” vậy.  

Vậy thì, xin hỏi chư vị có quyết lòng một đời này vãng sanh về Tây-Phương Cực-
Lạc không? – (Quyết lòng). Chư vị có yên chí rằng mình có đủ phước phần vãng sanh 
không? – (Yên chí). Như vậy, ai không muốn đi vãng sanh là phần của họ, mình cứ mạnh 
dạn niệm Phật cầu vãng sanh, đúng không? – (Đúng). Ai muốn đi mình cố gắng hỗ trợ tích 
cực cho họ, chịu không? – (Chịu). Hãy đến hộ niệm cho họ, thành tâm chí thành chí kính 
khuyên giải chỉ đường cho họ đi thẳng, cố gắng hóa gỡ ách nạn cho họ, v.v… Chư vị dám 
làm không? – (Dám). Phát cái tâm bồ-đề này khó lắm đó, không đơn giản như ngồi đây vỗ 
tay đâu nhé. Xin đừng nản chí, đừng thoái tâm nhé. Đi hộ niệm vừa khó khổ, vừa thường 
bị hiểu lầm, nói chung có nhiều khó khăn đang chờ đấy, chư vị có bỏ cuộc không? – 
(Không). Vậy thì giỏi quá! Vỗ tay đi... (Vỗ tay…). Nhớ nhé... Cái bồ-đề tâm này cao quý 
lắm, đòi hỏi chúng ta phải có chí khí, có kiên nhẫn, có lòng từ bi vô hạn mới làm được… 
Vậy thì đi hộ niệm mà gặp sự hiểu lầm, có người chống đối, phá hoại, chê trách, phỉ 
báng… mình có buồn không? – (Không). Có bỏ cuộc không? – (Không). Có chạy trốn 
không? – (Không)… Xin vỗ tay. (Vỗ tay…). 



178 

 

Khi phát tâm bồ-đề rồi, xin chư vị hãy chuẩn những thử thách đến. Phật dạy, khi 
phát khởi một tâm bồ-đề, luôn luôn có ma chướng tìm cách cản ngăn. Nếu không chuẩn bị 
một tâm lực vững vàng, thì sự phát tâm chỉ còn một nửa, hoặc nặng về hình thức, phát tâm 
tùy hứng, còn việc làm đạo không dễ gì được hoàn thành đâu.  

Một người thực sự phát tâm bồ-đề thì khi một thử thách giúp cho mình tôi luyện 
tâm trí, rèn luyện tâm lực vững vàng. Tâm lực có vững vàng thì chính mình mới có thể 
vượt qua đại ách nạn ở thời điểm cuối cùng của cuộc đời này. Thử thách cuối cùng của 
chính mình nhiều lúc còn kinh khủng hơn nữa, chứ không phải nhẹ nhàng như một chút 
chê bai, một chút phỉ báng hay một chút chống đối của người thế gian đâu nhé. 

Cho nên xin chư vị hãy cố gắng nghiên cứu về Hộ Niệm thật cẩn thận. Một người 
đã hiểu thấu Pháp Hộ-Niệm rồi thì cơ hội vãng sanh được dễ dàng hơn. Tại sao vậy? Vì 
chính họ đã biết đường tu hành cụ thể vững vàng. Họ đã chuẩn bị tất cả những gì cần thiết 
để đối phó với bất cứ một thử thách nào đến. Những điều khó khăn không làm cho họ nhụt 
tâm, nản chí. Những chướng ngại không làm họ bỏ con đường giải thoát để chạy theo ngã 
luân hồi đọa lạc… 

Chư vị ơi!... Làm đạo mà vừa thấy một chút khó khăn vội liền lui gót, thì oan gia 
trái chủ của mình sẽ vỗ tay rầm rập, họ an chí rằng nhất định bạn không thể thoát được bàn 
tay của họ đâu!... Làm đạo mà tâm lực mình vững vàng, thì oan gia trái chủ cũng vỗ tay 
luôn, nhưng lần vỗ tay này lại hoan hỷ tán thán, họ an tâm rằng nhất định bạn được vãng 
sanh, bạn sẽ có năng lực về đây cứu độ họ. Như vậy làm đạo cần phải có tâm lực vững 
vàng, vừa có lợi cho mình vừa có lợi cho vô lượng vô biên chúng sanh. Nhất định không 
thể gặp một chút chướng ngại mà thoái tâm chư vị nhé.  

Ngài Tĩnh Am Đại Sư dạy: “Đường đạo cần phải lập hạnh, thành đạo cần phải phát 
tâm”. Phật dạy, “Kẻ thù lớn nhất của mình là chính mình”, xin đừng thoái tâm mà chung 
bè theo đường đọa lạc. Đọa lạc hay Cực-Lạc đều do chính mình chịu trách nhiệm lấy, chứ 
không thể đổ thừa cho bất cứ một người nào khác vậy.  

A-Di-Đà Phật. 
 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 137) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 



179 

 

Nam mô A-Di-Đà Phật. 

Xin xem tới vấn đề 27, trang 56:  

Chúng sanh trong thời gian này nên chọn Pháp Môn Niệm-Phật – Hộ-Niệm – 
Vãng-Sanh, vì sao?  

“Niệm-Phật” là tông chỉ tổng quát, “Hộ-Niệm” là sự thực hiện cụ thể Pháp Niệm 
Phật, “Vãng-Sanh” là kết quả. Như vậy, “Niệm-Phật” thuộc về Lý, “Hộ-Niệm” thuộc về 
Sự, “Vãng-Sanh” thuộc về Thành-Tựu. Nếu nói về Nhân Duyên Quả Báo, thì “Niệm-
Phật” là Nhân, “Hộ-Niệm” là Duyên, “Vãng-Sanh” là Quả. Nhất định 3 điểm này kết hợp 
lại mới được thành tựu, gọi là Nhân-Duyên-Quả Báo tơ hào không sai.  

Có Niệm-Phật là Nhân, nhưng không lo đến cái Duyên, khi nghịch duyên đến thì 
không thể nào có Quả. Được Hộ-Niệm là Duyên, nhưng không chịu Niệm-Phật thì không 
có Nhân, không có Nhân thì không có Quả. Nhân Duyên không đủ không thành tựu Quả-
Báo, sau cùng nghiệp chướng trùng trùng ứng hiện, phải theo nghiệp thọ nạn.  

Vậy thì, chí thành chí kính Niệm-Phật tự mình phải lo. Hộ-Niệm là Duyên từ đồng tu 
giúp đỡ để vượt qua mọi ách nạn. Nhờ Nhân và Duyên kết hợp lại mà chư vị được an toàn 
thành tựu ý nguyện Vãng-Sanh ngay trong đời này.  

Niệm-Phật là Nhân, thành Phật là Quả. Nhân Duyên đã hội tụ ngay tại trung điểm là 
Pháp Hộ-Niệm này. Vô cùng tuyệt diệu! 

(a): Sự thành tựu của Pháp Hộ-Niệm đã được chứng minh quá rõ rệt, thực hành dễ 
dàng, phương pháp rất đơn giản, cụ thể.  

Vì thế nên chúng ta mới chọn Pháp Niệm-Phật Hộ-Niệm Vãng-Sanh. Đúng không 
chư vị? – (Đúng). Xin chư vị nào đã từng thấy qua những hiện tượng vãng sanh cụ thể và 
vi diệu như thế nào, hãy nói lại cho người khác nghe nhé. Hãy giới thiệu cho nhiều người 
biết, có sao nói vậy, đơn giản vậy thôi mà có thể tạo được công đức vô lượng vô biên đấy. 
Pháp Niệm-Phật là pháp của Phật, Pháp Hộ-Niệm là pháp của Phật. Xiển dương pháp Phật 
là cúng dường pháp, là gieo duyên Phật pháp làm lợi chúng sanh, đây là bổn phận chung 
của tất cả người đệ tử Phật chứ không phải là chuyện riêng của một cá nhân nào. Như vậy 
chúng ta hãy thỏa thuận với nhau, mỗi người phải tự nhận trách nhiệm phổ biến Pháp 
Niệm Phật Hộ Niệm để cùng nhau vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Đồng ý không chư 
vị? – (Vỗ tay…). 

Hiện tượng vãng sanh đã quá nhiều rồi, ngày ngày đều có tin vãng sanh, công đức 
này xin dành hết cho các ban hộ niệm, dành cho tất cả những ai phổ biến Pháp Hộ-Niệm. 
Cứu được một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc công đức vô lượng vô biên, hãy 
đem công đức gửi về Tây-Phương và niệm Phật cầu vãng sanh thì tương lai chư vị cũng có 
cơ hội vãng sanh, đạo nghiệp của chư vị tự nhiên sẽ thành tựu. Đây là lời của Ấn Tổ rành 
rành ghi rõ trong tài liệu về Tịnh-Độ vậy. 

Trong bốn pháp nhiếp thọ cứu giúp chúng sanh, gồm có: Bố-Thí, Ái-Ngữ, Lợi-Hành, 
Đồng-Sự, khi hộ niệm chúng ta có thể ứng dụng nhiếp pháp này để hướng dẫn người bệnh. 
Đem đạo lý vãng sanh giảng giải người bệnh hiểu là Bố-Thí Pháp. Khiến họ không sợ 
chết, không sợ bệnh, tinh thần vững vàng vượt qua tất cả những cảnh giới xấu ác để vui vẻ 
an nhiên vãng sanh là Bố-Thí Vô-Úy. Không tiếc công sức, tháng ngày đến bên người 
bệnh niệm Phật trợ duyên là Bố-Thí Nội-Tài. Những lời khai thị, hướng dẫn người bệnh 
phát khởi tín tâm, có lúc cần nói lớn, có lúc cần nói nhỏ để nhắc nhở người bệnh về đúng 
với chánh pháp là Ái-Ngữ. Phương tiện thiện xảo, vỗ tay tán thán khen tặng, ngăn cản 
những điều sơ suất, v.v… là Lợi-Hành. Tâm từ bi thương xót, thông cảm nỗi đau khổ của 



180 

 

người bệnh là Đồng-Sự. Rõ ràng, một là tất cả, tất cả là một. Một Pháp Hộ-Niệm này đã 
bao hàm các pháp vậy.  

Hãy cố gắng làm đạo nhé chư vị. Làm lợi cho chúng sanh, dẫu trước mắt có chút ít 
khó khăn cũng đừng nên nản chí. Một vài thiệt thòi trước mắt về công sức và thời giờ sẽ 
đền đáp cho chư vị một công đức vô lượng vô biên. Ngài Tịnh Không dạy, người càng 
chịu thiệt thòi chừng nào thì càng được phước chừng đó. Người muốn tu phước báu thì 
nên tập hạnh chịu thiệt thòi trước đi. Trong công sở người khác lười nhác làm việc, còn 
mình sẵn sàng làm việc siêng lên, chịu khó một chút thì được tăng lương, lên chức. Tới 
chùa siêng làm công quả, mồ hôi tưới nhiều ra đám đất, chất độc sẽ theo đó mà tuôn ra 
ngoài khỏi thấm ngược vào tim, sức khỏe từ đó sẽ tốt hơn, ít bệnh hoạn hơn, tấm thân này 
ít bị lê lết vào bệnh viện nằm thở phèo phèo nữa.  

Người nào càng sợ bệnh thì càng dễ bị bệnh. Người nào ra mưa sợ ướt, ra nắng sợ 
cảm thì bị cảm mạo liên miên. Người nào sợ làm việc, sợ mệt mỏi, là những người sức 
khỏe yếu kém nhất, bị mệt mỏi nhiều nhất… Tất cả đều có nhân quả do chính mình tạo ra. 
Phật dạy nhất thiết duy tâm tạo. Tất cả đều do chính tâm niệm của mình tạo ra những cảnh 
tượng này.  

Người cứ lo nghĩ về bệnh thì nhất định không có bệnh cũng phải bệnh. Người thường 
lo sợ về ma, nhất định có ngày sẽ gặp ma chướng. Nếu biết gìn giữ tâm hồn an vui, thoải 
mái, vững vàng, không lo sợ viển vông… thì tự nhiên sẽ vượt khỏi rất nhiều phiền não, 
chướng nạn... Tâm lực lành mạnh thắng vượt nghiệp chướng. Mình không cố tình phá 
nghiệp mà nghiệp tự nhiên tiêu tan chỉ vì tâm ta không dính vào đó. Phật dạy niệm Phật 
cầu vãng sanh Tịnh-Độ thì “Ác đạo tự bế tắc, vô cực chi thắng đạo”. Thật sự Pháp Niệm 
Phật là pháp tối thắng vô cực. Tất cả đều gói ghém trọn vẹn trong câu A-Di-Đà Phật cầu 
sanh Tịnh-Độ. Một là tất cả, tất cả là một vậy. 

Có tâm bố thí thì sẽ hưởng được phước báu vô tận. Những người thiếu cái tâm vì 
chúng sanh phục vụ, thành ra bị mất quá nhiều sự lợi lạc, chịu nhiều thiệt thòi đó thôi. Vậy 
thì, nếu thấy việc làm của mình có lợi cho chúng sanh, có lợi cho nhân loại thì nhất định 
chúng ta hãy cố gắng hết sức để làm. Không cần phan duyên nặn óc mà làm, nhưng hễ có 
duyên thì chúng ta nên hoan hỷ làm đi. Diệu Âm này chưa bao giờ tự mình hoạch định 
một chương trình đi đây đi đó, để cầu xin đến ngồi trước đại chúng mà nói chuyện này 
chuyện nọ đâu. Nhưng có duyên đưa đến, thì cũng không ngại ngùng tạo chút duyên cho 
chúng sanh. Khả năng của Diệu Âm quá hạn hẹp, quyết không nói điều gì cao xa, chỉ xin 
thành khẩn đem tất cả lòng chí thành của mình mà nói với chư vị rằng, Pháp Hộ-Niệm vô 
cùng vi diệu, lợi lạc vô biên. Nếu những lời này không thích hợp, chư vị không vui vẻ, 
Diệu Âm sẽ thành tâm bái tạ và lui về, quyết không có một ý niệm buồn phiền… Phật dạy 
như vậy, Diệu Âm cố gắng làm như vậy, chỉ vì lòng nhiệt thành muốn nhiều người được 
lợi lạc nên mạnh dạn nói lời chân thật thôi.  

Khi phát tâm bồ-đề làm việc đạo, xin chư vị cũng nên chuẩn bị đón nhận một số thử 
thách cần thiết, có lúc thuận có lúc nghịch, có lúc khó có lúc dễ. Trong tứ nhiếp pháp đặc 
biệt có pháp Đồng-Sự. Đồng-Sự là sao? Ví dụ, muốn cứu người trộm cướp nhiều khi mình 
cũng phải giả dạng như người trộm cướp, đóng vai đồng tình, đồng cảnh để kết thân, từ đó 
mới có duyên lôi kéo họ trở về con đường lương thiện. Bồ-Tát muốn cứu độ chúng sanh, 
nhiều khi các Ngài cũng phải biết làm sai, có như vậy mới tiếp cận được người làm sai mà 
tìm cách chuyển hóa họ. Đây gọi là Đồng-Sự. Ngụ ngôn trong nhân gian cũng có câu 
chuyện mang tính đồng sự khá hay. Có một gia đình kia, nàng dâu và mẹ chồng thường 
kình chống nhau, lâu dần tiến đến chỗ thù ghét đến nỗi không thể sống chung. Nàng dâu 
mới nảy ra ý định giết bà mẹ chồng. Người chồng biết được ý định này mới bàn với vợ là 
sẽ thay vợ giết chết người mẹ cho nàng vui lòng. Ông thường bàn mưu tính kế với vợ và 



181 

 

đưa ra hết hình thức này đến hình thức khác để giết mẹ bằng một cách nào thê thảm nhứt 
mới được… Không ngờ cách này đã làm cho người vợ giựt mình, cảm thấy vô cùng bất 
nhẫn và tự hỏi, tại sao chồng mình lại có cái tâm ác hiểm như vậy!... Đến ngày người 
chồng định ra tay, thì chính người vợ đứng ra ngăn cản và nói lời sám hối…  

Thưa với chư vị, thực ra người chồng đã dùng pháp Đồng-Sự của Phật dạy nhằm cải 
đổi tâm tánh của người vợ hầu cứu người vợ khỏi tội sát nhân, cứu người mẹ khỏi bị chết 
oan, cứu luôn tình trạng bất hòa giữa mẹ chồng nàng dâu vậy.  

Hiểu được chỗ này rồi, tu hành chúng ta phải cẩn thận, chớ nên nhìn thấy những sự 
sơ suất nhất thời của một người mà vội vã chống đối họ. Hãy nghĩ rằng coi chừng đó chỉ là 
Bồ-Tát thị hiện mà chúng ta không hay chăng? Chư Phật, chư Tổ luôn luôn dạy ta hãy lo 
nhìn lỗi của mình để sửa, đừng nhìn lỗi của người mà tạo thêm nghiệp chướng. Hãy sẵn 
sàng đón nhận chướng ngại trong bình tĩnh, trong an tịnh mới làm đạo được, còn không thì 
việc đạo khó thành được vậy. 

(b): Những pháp môn tự lực thực hành quá khó nên sự thành tựu quá ít ỏi. Người 
phàm phu muốn được giải thoát thì nên cẩn thận hộ niệm cho nhau mới có hy vọng thoát 
nạn. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Câu này nói lên sự tu hành thực tết, sự giúp đỡ, sự gắn 
bó, sự bảo vệ lẫn nhau là điều cần thiết để chúng ta cùng vượt qua cái chướng nạn sanh tử 
luân hồi trong một đời này. Các pháp môn tu hành tự lực chứng đắc khó quá đối với hàng 
phàm phu. Đây là điều thực tế. Nhiều người sơ ý, không nhận thức rõ về thân phận phàm 
phu nghiệp nặng trí mê, nên nghĩ rằng mình có thể tự lực thực hiện con đường giải thoát, 
nhưng sau cùng khi đối diện với thực tế, mới ngỡ ngàng rằng nghiệp chướng quá mạnh thì 
cũng đã muộn màng. Ôi thôi! Đành cúi đầu nhận chịu thương đau!...  

Phật dạy rằng, trong thời mạt pháp này ức ức người tự lực tu hành không dễ gì tìm ra 
được một người đắc đạo, vậy mà chúng ta lại đơn giản nghĩ rằng chính mình là người đặc 
biệt, sẽ chiếm được giải nhất trong ức triệu người kia là do quá bất cẩn, hoặc không biết, 
hoặc thiếu tính khiêm hạ. Phật dạy, thiếu tính khiêm hạ là sự thất bại lớn nhất của đời 
người. Nếu tu hành mà chọn lấy đường thất bại để đi, thì oan gia trái chủ sẽ vỗ tay rôm 
rốp, mừng vui vô hạn, vì có cơ hội báo được mối oán thù không đội trời chung rồi.  

Xin hãy nhớ cho, ta trả được cái nợ oán thù của oán thân trái chủ, nhưng thực tế 
chính họ cũng không được lợi lạc gì, mà chính ta thì bị nạn quá nặng. Tất cả chỉ tạo thêm 
oán oán thù thù chồng chất, nhân nhân quả quả chập chùng, đời đời kiếp kiếp cùng nhau 
đọa lạc, không có ngày được hóa giải. 

Vì mê mờ, vì không biết tu hành mà nhiều khi tình thân biến thành oán thân trái chủ 
là chuyện rất thường xảy ra. Tại sao nhiều lúc một người mẹ lại biến thành oán thân trái 
chủ của đứa con mà mình đã yêu thương cả cuộc đời? Tại sao khi còn sống thì mẹ mẹ con 
con, đùm bọc tưng tiu, đến khi chết xong thì linh hồn người mẹ lại quyết lòng hãm hại đứa 
con như vậy? Có phải hễ yêu thương nhau thì sẽ biến thành thù hận không?... Thưa chư vị, 
không phải như vậy đâu. Mà nguyên nhân của nó có thể là, ví dụ, người mẹ này có tu hành 
muốn giải thoát, nhưng vì quá thương con cháu nên lúc chết cứ quyến luyến đứa con 
không nỡ rời xa mà bị đọa lạc. Khi bị đọa lạc, chịu quá khổ đau mới ân hận liền đổ trách 
nhiệm lên đầu người con: “Ôi!... Cũng tại vì mi mà ta bị đọa lạc đến nông nỗi này!”.  

Nhiều người vì thương con nhớ cháu, vì tham chấp cửa nhà không nỡ bỏ đi, khi chết 
xong liền sanh thành loài gà vịt trong căn nhà đó. Càng thương thì càng muốn cận kề, càng 
mến thì càng thích lảng vảng bên cạnh. Đến lúc đứa con thèm thịt, thì bắt mẹ mình đè ra 



182 

 

cắt cổ, banh thây để ăn thịt. Từ mẹ con yêu thương nhau nay biến thành mối oán thù bất 
cộng đái thiên là như vậy đấy!  

Thương con cháu là điều tốt, đúng đạo lý làm người. Nhưng lúc tắt hơi ra đi mà tâm 
quyến luyến con cháu thì không có đường giải thoát. Người hiểu đạo phải biết nghe lời 
Phật dạy, thương con cháu thì chính ta phải quyết đi đường giải thoát. Được giải thoát mới 
làm gương tối thắng cho con cháu, sau này mới có cơ duyên cứu giúp nhau. Người mê mờ 
đường đạo, từ tình thương yêu dễ tạo duyên đọa lạc cho nhau. Khi đọa lạc rồi thì tức tưởi 
mà biến thành oán thân trái chủ cho con cái, người thân. Xin hiểu thấu điều này để nhận 
thức đúng đắn thế nào là mê, thế nào là ngộ.  

Xin thưa với chư vị, hàng phàm phu mê nhiều ngộ ít. Các pháp tự lực tu chứng chỉ 
hợp cho hàng căn cơ cao thượng, chứ không hợp với hàng ngộ ít mê nhiều đâu. Nếu tự 
thấy mình tỉnh giác được có một phần, mà mê đến cả vạn phần, thì xin hãy mau mau nghe 
lời Phật dạy, ngày đêm niệm Phật, nhờ Phật lực gia trì tiếp độ vãng sanh mới có cơ hội 
thành tựu đạo giải thoát vậy.  

Vậy thì, học Phật chúng ta cần hiểu cho thấu Lý – Sự của pháp tu hành. Rất nhiều 
người cứ tưởng mình tỉnh táo thông minh, nhưng thực ra tỉnh chuyện thế gian, còn mê 
trong đường đạo!... Vì mê trong đường đạo nên tư duy về đường giải thoát không chính 
xác. Phật dạy, chỉ khi nào chứng thánh quả A-La-Hán rồi thì lúc đó tư tưởng, ý nghĩ của 
mình mới chính xác. Hỏi rằng có ai trong chúng ta đắc được thánh quả A-La-Hán chưa?  

Trong Tứ Y Pháp, Phật dạy y pháp bất y nhân. Y theo kinh giáo của Phật chứ không 
y theo người. Tự nghĩ sao làm vậy là y theo ý nghĩ phàm phu của mình, chắc chắn khó 
tránh khỏi sự sai lầm sơ suất. Y theo kinh giáo của phật rồi, mà còn phải biết tuyển trạch 
pháp môn cho hợp với căn cơ của mình mới thực sự có ích lợi. Nếu tự mình tuyển chọn lại 
thêm một điều sai lầm khác. Vậy thì, phải nhờ Phật tuyển chọn cho ta mới chính xác được. 
Phật dạy, hàng phàm phu trong thời mạt pháp này chỉ có niệm Phật mới có thể thành tựu. 
Chúng ta niệm Phật rồi mà còn chú trọng đến hộ niệm nữa thì đúng trong đúng. Người 
phàm phu vì mê mờ nên sự tu hành thường phạm nhiều sơ suất, dẫn đến chỗ vướng nạn 
mà không hay. Nếu không cẩn thận, sơ ý tự đưa chân vào cùm thì làm sao gỡ được.  

Cho nên hộ niệm rất cần thiết là như vậy. Người biết Pháp Hộ-Niệm thì biết cách 
tránh xa ách nạn. Sự hộ niệm thực sự đã thể hiện cái hiệu quả tuyệt vời, sự thành tựu đã 
được chứng minh rõ rệt. Công đức vô lượng vô biên. 

Như vậy chúng ta đang thực hành Pháp Niệm Phật – Hộ Niệm – Vãng Sanh là chính 
xác rồi, là đúng đường rồi, không còn nghi ngờ gì nữa vậy.  

A-Di-Đà Phật. 
 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 138) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 



183 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Chúng sanh trong thời này nên chọn Pháp Niệm-Phật Hộ-Niệm Vãng-Sanh. Lý do tại 

sao phải quyết lòng chọn lựa pháp này vậy? Vì Niệm-Phật là Nhân, Hộ-Niệm là Duyên, 
Vãng-Sanh là Quả, ba vế Niệm-Phật Hộ-Niệm Vãng-Sanh là trọn vẹn một đại định luật 

hình thành vũ trụ nhân sinh. Tất cả vạn sự vạn vật trên vũ trụ này đều do Nhân-Duyên-Quả 

Báo tạo nên. Có Nhân gặp Duyên được Quả. Nhiều người thường nói về Nhân-Quả, 
nhưng lại hiểu lầm về Nhân-Quả, nên có những lời khuyên không chính xác. Ví dụ như 

“Ồ!... Chị đã tạo ra nghiệp chướng nhiều quá thì phải trả nghiệp, chứ bỏ quả báo lại cho 

ai mà đòi vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc?”. 

Vì nhận thức sai lầm nên đưa đến quyết định sai lầm. Một phàm phu tội chướng quá 

sâu nặng, nghiệp nhân nhiều đến vô lượng vô biên rồi mà quyết lòng tìm cách đền trả cho 

hết nghiệp thì trả đến bao giờ mới xong đây? Nghiên cứu chưa thấu đáo, hiểu pháp sơ suất 
nên chọn lấy đường tu sơ suất, thì giờ đây chúng ta hãy mạnh dạn đánh thức nhau để tìm 

ra cơ hội giải thoát.  

Xin thưa với chư vị, nói hai chữ Nhân-Quả là nói tắt, vì nói tắt cho gọn vô tình đã 

làm cho nhiều người hiểu sai lầm rằng, hễ có Nhân thì phải có Quả, dẫn đến những tinh 

thần tiêu cực, chí hướng vô vọng, chọn lấy những đường tu hành mập mờ không lối thoát. 

Phật dạy “Nhân-Duyên-Quả Báo tơ hào không sai”. Có Nhân gặp Duyên mới thành Quả, 
mình sơ ý đã bỏ mất điểm giữa là cái Duyên, thành ra cứ nói “Nhân-Quả”, không ngờ 

chính cái Duyên này làm cho ta nhận lấy Quả-Báo tệ hại, và cũng chính cái Duyên này 

giúp cho chúng ta cơ hội vượt qua nghiệp chướng mà không hay. Ví dụ, có hạt bắp là 

Nhân, nhưng không gieo xuống đất là thiếu cái Duyên, hạt bắp không thể mọc thành cây 
bắp, tức là không có Quả. Mỗi người chúng ta có hàng vô lượng cái Nhân đã tạo ra từ 

trong nhiều đời nhiều kiếp, có thiện có ác, có tốt có xấu, có lớn có nhỏ… Những cái Nhân 

này đang nằm chờ cái Duyên tới để sinh ra Quả Báo. Tạo nghiệp xấu ác là có Nhân-Ác, 
nay ta nghĩ đến điều ác, nhớ đến điều ác, moi điều ác ra… là tạo cái Duyên-Ác, khiến cho 

một Nhân-Ác nào đó tương ứng hiện ra mà tạo thành Quả-Ác. Rõ ràng vì có cái Duyên 

này mà chúng ta phải nhận lấy Quả-Báo xấu ác. Còn vô lượng những chủng tử khác vẫn 

tiếp tục kiên trì nằm chờ… 

Vậy thì tại sao chúng ta không nghĩ đến điều tốt, nhớ đến điều tốt, làm việc tốt… để 

tạo cái Duyên-Tốt, moi những cái Nhân-Tốt ứng hiện ra để tạo thành Quả-Tốt mà hưởng... 
Những người tu hành như chúng ta thường có một sự sơ suất khá lớn, là biết làm việc tốt 

nhưng không chịu đi thẳng về cảnh giới tốt để hưởng, mà cứ quay đầu lại đánh phá với 

nghiệp chướng, tạo duyên cho nghiệp chướng hiện hành. Với một số phước đức tu được 

trong đời này, làm sao có thể địch lại với khối nghiệp xấu ác lớn như núi Tu-Di đã tích tụ 
từ vô lượng kiếp qua?!...  



184 

 

Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, Phật dạy rằng, một người trong đời này nghe được danh 

hiệu A-Di-Đà Phật mà tin tưởng phát tâm niệm Phật, suy cho cùng vì trong nhiều đời kiếp 

trước họ có tu hành, có niệm Phật. Thiện căn, phước đức tu tích được quá lớn rồi mới 
mạnh dạn ngồi trong pháp hội này 1-2 giờ đồng hồ lắng nghe chúng ta nói về câu A-Di-Đà 

Phật. Nếu một người nào tới đây từ hôm qua và tiếp tục ngồi lại đây niệm Phật cùng với 

đồng tu, thì nhất định trong nhiều đời nhiều kiếp trước đã có niệm Phật rồi, đã có thiện căn 

rồi, đã có đủ yếu tố để vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc rồi. Bây giờ chúng ta hãy 
khuyến khích người đó mạnh dạn lên, đem tất cả những căn lành, phước đức tu trong 

nhiều đời nhiều kiếp gom tụ lại đây để niệm Phật cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 

Làm được vậy dẫu cho chỉ một ngày, hai ngày niệm Phật rồi xả bỏ báo thân họ vẫn có thể 
vãng sanh đấy. Thành tựu này vẫn là Nhân-Quả của chính họ, còn công sức của ban hộ 

niệm chính là tạo cái Duyên để cho Nhân “Niệm-Phật” của họ được trọn thành Quả Báo 

“Vãng-Sanh”. Xin nhận thức rõ rệt điều này.   

Như vậy, người tu học Phật lâu năm mà sau cùng không được vãng sanh, một trong 

những nguyên do có thể là tại vì không làm tròn lý đạo Nhân-Duyên-Quả Báo. Ví dụ, 

người niệm Phật mà lại cắt mất cái Duyên “Nguyện-Vãng-Sanh”, nên có Nhân “Niệm-
Phật” mà không được cái Quả “Vãng-Sanh Thành-Phật”. Người niệm Phật không biết vận 

dụng tất cả những trí lực của mình để thực hiện đạo lý: Niệm-Phật là Nhân, Nguyện-Vãng-

Sanh là Duyên, Thành-Phật là Quả, thành ra nhiều đời có niệm Phật nhưng vẫn phải kẹt lại 

trong sáu đường luân hồi, không vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc được. 

  Còn một người dù cho mê mờ từng tạo nên tội lỗi, nhưng khi gặp được câu Phật 

hiệu mà phát tâm tin tưởng, vui vẻ niệm Phật tha thiết cầu vãng sanh. Họ chí thành niệm 
Phật đã khơi dậy tất cả thiện căn, phước đức từ nhiều đời nhiều kiếp bừng bừng sống lại, 

giúp cho họ có một năng lực vững mạnh, thực hiện đầy đủ Nhân-Duyên-Quả Báo của câu 

Phật hiệu mà đời này được vãng sanh thành tựu đạo quả. 

Vậy thì, bất cứ một người nào trong chúng ta cũng đều được quyền vãng sanh về 

Tây-Phương Cực-Lạc cả, chỉ có vài điều xin hỏi ra đây là liệu chư vị có mạnh dạn tin rằng 

mình được vãng sanh hay không? Chư vị có hiểu cho thấu cái lý đạo mà Phật dạy cho 
chúng ta hay không? Chư vị có lòng chí thành chí kính, đem cái tâm thành kính này mà 

niệm câu “A-Di-Đà Phật” hay không? Trong ba câu hỏi này, xin tạm gác qua vấn đề lý 

đạo, đừng vội lo tới lý đạo cao xa cho thêm rối rắm. Bây giờ hãy lấy cái lòng chí thành chí 
kính mà tin đi, hãy thành tâm niệm Phật đi, một thời gian nào đó lý đạo tự nhiên thông 

suốt từ trong câu A-Di-Đà Phật, lý đạo tự nhiên khai mở từ trong câu A-Di-Đà Phật, lý 

đạo tự nhiên rành rành rẽ rẽ trong tâm, không cần một ai khuyến tấn hay giảng giải nữa.  

Như vậy, cái gì khai mở tâm trí của mình vậy? Xin thưa, lòng chí thành chí kính niệm 

câu A-Di-Đà Phật giúp khai mở tâm trí đó. Một câu A-Di-Đà Phật hoàn thành tất cả tâm 

niệm của chư Phật cứu độ chúng sanh. Chư vị hãy thành tâm niệm câu A-Di-Đà Phật cầu 
vãng sanh để đi thành đạo. 

Nhiều người niệm Phật mà cảm thấy mắc cỡ không dám cho ai hay, vì sợ bị chê là 

yếu kém!... Ôi!... Lấy chi cái mắc cỡ phàm phu, mắc cỡ tội chướng, mắc cỡ mê mờ mà 
tránh xa con đường giải thoát, để đành lầm lũi đi theo con đường đọa lạc vậy!... Phật dạy, 

kẻ thù lớn nhất là chính mình. Tự chính mình kéo mình vào đường đọa lạc làm chi mà tội 

nghiệp cho cái huệ mạng của mình lắm vậy? Sao mà coi thường cái huệ mạng của chính 
mình dữ vậy chư vị?... Nên nhớ cho, tự mình phải chịu trách nhiệm về huệ mạng của 



185 

 

mình, tự mình phải thắp đuốc mà đi, tự mình phải tin lời Phật dạy để được giải thoát. 

Không ai có thể cứu được mình ngoài chính mình phải làm cho đúng. Không có một vị 

Phật nào cứu được mình khi chính mình đi lạc đường mà không chịu hồi đầu. Ban hộ niệm 
đến chỉ để hướng dẫn những điều cụ thể cho mình thực hiện để được vãng sanh, chứ ban 

hộ niệm không có một năng lực nào cứu mình vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. Xin chư 

vị nắm thật vững điều này nhé.  

Khi mời một ban hộ niệm đến giúp đỡ, gia đình và chính mình cần chú ý lắng nghe 

ban hộ niệm hướng dẫn, chứ đừng nhìn vào hình tướng mà đánh giá rằng họ nghèo hơn, 

họ trẻ hơn, họ ít học hơn, họ tu hành kém hơn mình mà khinh thường họ nhé chư vị. Nếu 
có ý niệm này thì lầm rồi, lầm rồi!... Họ đến không phải để khoe những thứ vô thường giả 

tạm đó đâu, mà đến hướng dẫn ta chỉnh sửa cho đúng đường vãng sanh Tịnh-Độ để đi 

thành Phật đấy. Người học cao, hiểu rộng chuyện thế gian, với những mảnh bằng này có 
thể giúp họ thoát nạn sanh tử luân hồi không? Giàu sang, kiến thức tốt của thế gian có giúp 

ích gì đến sự thoát ly tam đồ ác đạo không? Hãy suy nghĩ thật kỹ đi nhé… 

Cho nên, sự giác ngộ và mê muội trong Phật pháp khác với sự thông minh và ngu 

muội của thế gian. Một người dốt học, không biết một chữ như Ngài Huệ-Năng, Tổ thứ 6 

của Thiền Tông Trung Hoa, lại là người đại giác ngộ, đại thành tựu. Khi thành tựu đạo quả 

rồi, thì từng lời giảng của Ngài, được kết tập thành kinh Pháp-Bảo-Đàn, sâu sắc và cao 
diệu không thua gì chính đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật giảng. Trí huệ từ đâu mà 

sinh ra vậy? Ở ngay trong Tâm của Ngài. Nếu trong thế gian, những người được học hành 

tốt, ước gì người đó biết vận dụng cái kiến thức này mà tiếp thâu lời dạy của Phật để cũng 

được hoàn thành đạo xuất thế gian thì hay biết mấy, nhưng chỉ vì cứ mãi mê tham chấp 
vào cái kiến giải hạn hẹp của thế gian mà mất đường giải thoát, tương lai chịu đọa lạc khổ 

đau. Thật đáng tiếc thay!...  

Tại sao chúng sanh trong thời này nên chọn Pháp Niệm-Phật Hộ-Niệm Vãng-

Sanh? 

 Câu (c): Hiện tượng người chết bị đọa lạc quá nhiều! Thực sự đây là một sự cảnh 

cáo nghiêm khắc cho tất cả chúng ta. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Phải nhận thức rõ rệt rằng, hiện tượng người chết bị 

đọa lạc quá nhiều là sự cảnh cáo đến tột cùng cho chúng ta đấy. Chúng sanh bị đọa lạc quá 

nhiều trước mặt, tại sao chúng ta không sợ? Hiện tượng người chết bị đọa lạc xảy ra 

thường xuyên, tại sao chúng ta không ngừa? Nhìn thấy một người ra đi để lại sắc tướng 

buồn thảm, khó coi thì biết chắc rằng người này đã bị ách nạn rồi. Chúng ta có sợ ách nạn 
này không? Trong khi lái xe, sơ ý tông lộn nhau, tai nạn có lúc nặng có lúc nhẹ, nhưng 

thường khi chỉ bị đau một chút nhưng mình cảm thấy kinh hoàng đến nỗi có thể phải trải 

qua hàng tháng trường ăn uống không ngon… Một nạn tai nhỏ thôi mà mình còn bị khủng 
hoảng như vậy, thì khi bị chết mình chịu đọa lạc từ đời này đến đời khác, sự khổ đau lớn 

hơn tới vạn lần mình lại không màng tới, không lo sợ sao?  

Phật dạy, đến thời mạt pháp, một khi chết rồi không dễ gì lấy lại được thân người. 

Không lấy lại được thân người thì thân súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục đang chờ… Ở địa ngục 

quỷ sứ bắt mình nằm trên giường sắt nóng nướng cái thân xác chảy ra xèo xèo… Mình 

cũng phải chịu thôi!... Họ lấy cây lụi xuyên cái thân mình rồi bắt lên lò lửa nướng… Tại 
sao vậy? Có phải mình từng làm vậy với chúng sanh không? Tại sao họ bắt mình ôm trụ 

đồng nóng? Hãy nghiệm cho kỹ xem, có phải trong đời có nhiều khi mình đã nướng con 



186 

 

cá, đã quay con heo như vậy không?... Tại sao người ta liệng mình vào trong chảo dầu sôi? 

Có khác gì chính mình từng bắt con cua đang sống liệng trong nồi nước sôi để ăn cho 

ngon không?...  

Nhân duyên quả báo tơ hào không sai. Mình hành hạ chúng sanh như thế nào thì 

chính mình phải chịu hành hình như thế đó. Mình từng làm bao nhiêu lần rồi? Một lần tạo 
tội là một lần đền tội đấy. Bây giờ duyên chưa đến, đừng vội cho mình là nhẹ tội hơn 

người khác nhé, khi duyên đến rồi sẽ thấy quả báo tệ hại như thế nào!... Chư vị có sợ 

không?  

Mình tu hành có đủ tốt chưa? Hãy nhìn xem, vừa phát tâm làm đạo, nhưng mới nghe 

thiên hạ bàn tán vài điều viển vông thì liền lo sợ đủ thứ, sợ bị chê bai, sợ mất tiếng tăm… 

chí khí nghị lực tu hành trong thoáng chốc tan biến hết. Chư vị ơi! Tiếng thị phi khen chê 
của thế gian, dù xấu hay tốt, vẫn chưa làm rụng đến một sợi tóc nào mà mình đã lo sợ, đã 

nhụt chí rồi, thì khi bị đọa lạc trong tam đồ ác đạo làm sao chịu nổi đây? Lúc thọ nạn đâu 

phải họ tới chỉ để đụng cái sợi tóc, mà họ tới cắt thịt, phanh thây mình ra, họ bắt mình phải 

trả tròn quả báo, vì chính mình đã từng cắt cổ phanh thây chúng sanh để lấy thịt mà ăn. 
Cảnh tượng tương lai sẽ như vậy mà mình không lo sợ, lại sợ chi những chuyện nhỏ nhỏ 

nhặt nhặt? Lại chú trọng chi những danh vọng hão huyền?  

Hãy vững chí lên chứ. Làm đạo phải mạnh mẽ lên chứ. Nếu không có ý chí kiên 

cường thì làm sao có thể vượt qua những ách nạn của cận tử nghiệp? Không có nghị lực 

thì làm sao thắng được những cảnh trạng khổ đau khi buông bỏ báo thân? Có nghị lực mới 

thoát nạn, thiếu nghị lực đành phải thất bại. Thành tựu hay thất bại do chính mình thực 
hiện, chứ không phải chư Phật thực hiện cho mình. Ban hộ niệm cũng chỉ đến giúp đỡ, 

hướng dẫn, chỉ điểm cho mình làm đúng, đi đúng. Mình đang làm sai, ban hộ niệm chỉ cho 

mình sửa sai. Mình đang sợ, ban hộ niệm nhắc nhở cho mình đừng sợ. Mình đang bị oán 
thân trái chủ bao vây, ban hộ niệm đến điều giải, bên cạnh mình có người đồng hành an ủi 

bảo vệ cho mình. Nếu sơ ý rời ban hộ niệm ra, thì tự mình cô lập lấy mình, đến giai đoạn 

tứ bề thọ nạn, chung quanh không có một người hiểu đạo giúp đỡ thì cầu cứu với ai đây!... 

Nghiệp chướng sâu nặng, oán thân trái chủ chập chùng, sẵn sàng đưa ta tới cảnh khổ, lúc 
đó chịu khổ đau gấp triệu lần những thứ thị phi bình thường của thế gian. Phải vững tâm 

mà đi, không vững tâm thì tiêu vậy.  

Chính vì thế, hiện tượng người chết bị đọa lạc quá nhiều, đây là một sự cảnh cáo 

nghiêm khắc cho tất cả chúng ta. Nhận thức đứng đắn về điều này là sự phân biệt sắc bén 

nhất giữa người ngộ kẻ mê. Kẻ mê thì cứ bám vào cảnh vô thường chịu khổ. Người ngộ ra 

cảnh khổ này quá dễ sợ, nên quyết tìm đường thoát khổ. Tìm được không chư vị? Được 
chứ, Phật đã dạy cho chúng ta con đường thoát khổ, vượt qua cảnh khổ vãng sanh về Tây-

Phương Cực-Lạc trong một đời này chứ không phải đời trước đời sau gì cả, không phải 

chờ đến vạn kiếp nữa mới thành. 

Vậy thì hãy tin cho vững, đi cho đúng, mỗi người chúng ta đều được quyền đi vãng 

sanh thành Phật. Chuyện vãng sanh đến nay đã xảy ra quá nhiều, là sự minh chứng hùng 

hồn, cụ thể pháp Phật nhiệm mầu. Xin đừng mập mờ, đừng nghi ngờ nữa nhé chư vị.  

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

   

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 



187 

 

(Tọa đàm 139) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật.  

Câu (d): Người phàm phu nghiệp nặng không thể tự lực thoát nạn, nhưng nhờ hộ 
niệm mà sự vãng sanh đã hiển hiện quá nhiều. Rất đáng được tin tưởng.   

Đúng không quí vị? – (Đúng). Đúng lắm đấy. Vế thứ nhất: “Người phàm phu 
nghiệp nặng, không thể tự lực thoát nạn”. Một vị Bồ-Tát có thể tự lực thoát nạn. Một 
người phàm phu mà nghĩ rằng có thể tự lực thoát nạn được thì quá sơ ý, mang tính thượng 
mạn, ý tưởng không hợp với căn cơ. Nếu người phàm phu tu theo con đường tự lực mà dễ 
dàng thoát nạn, thì những lời nói của chúng ta trở thành chấp trước, kỳ thị, sai trái. Còn 
thực tế phàm phu tu hành đời này qua đời khác, kiếp nọ qua kiếp kia mà phàm phu vẫn là 
phàm phu không thoát được, thì chứng tỏ rằng lời Phật dạy rất đúng: “Ức triệu người tu 
hành, khó tìm ra một người chứng đạo…”. Tu hành không thể thành tựu chỉ vì chúng ta tu 
pháp môn không hợp căn cơ.  

Vì căn cơ sai biệt, nên Phật đưa ra vô lượng pháp môn phương tiện cho chúng sanh 
tùy duyên tuyển trạch một pháp hợp với căn cơ để được lợi lạc. Hàng thượng căn có pháp 
cho hàng thượng căn, hàng trung căn có pháp cho hàng trung căn, hàng hạ căn cũng có 
pháp cho hàng hạ căn. Những pháp tự lực chỉ có hàng thượng căn mới có thể thành tựu, 
còn hàng phàm phu tu trì theo làm sao được phần lợi lạc thiết thực? 

 Hàng phàm phu trí mê nghiệp nặng mà quyết tự lực bơi qua bể khổ, thì làm sao qua 
tới bờ kia? Thấy chúng sanh mãi hụp lặng trong bể khổ luân hồi không thoát nạn được, 
nên đức Phật A-Di-Đà mới phát 48 đại thệ cứu độ tất cả chúng sanh, ba căn đều được độ, 
phàm thánh bình đẳng vãng sanh. Phật khuyên chúng sanh niệm Phật, mà chúng sanh vẫn 
hững hờ. Thương hại cho chúng sanh vì quá kiên cường, nan điều nan phục mà tiếp tục 
chịu nạn.  

Vậy thì, chúng sanh cam chịu đọa lạc, không được giải thoát chỉ vì mê muội, ngang 
ngạnh không chịu nghe lời Phật dạy, chứ không phải không có cách. Thiện xảo phương 
tiện của Phật đưa ra quá tuyệt vời, các Ngài sẵn sàng đưa một người phàm phu như chúng 
ta đi thẳng về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo. Phương tiện này chính là Pháp Niệm Phật, 
nương theo đại nguyện của đức A-Di-Đà mà vãng sanh về miền Cực-Lạc. Hãy thành tâm 
niệm danh hiệu A-Di-Đà Phật cầu vãng sanh, không tốn một đồng mà được giải thoát.  

Ngày ngày cứ nói chuyện lung tung chi cho hao hơi tổn sức, tại sao không niệm A-
Di-Đà Phật cầu vãng sanh phải không chị? Phải không anh? Phải không các cô, các bác? 



188 

 

Rõ ràng không tốn kém gì cả, đơn giản mà được thành tựu đạo bồ-đề. Thật sự vi diệu bất 
khả tư nghì.  

Có người thấy tông chỉ của Pháp Niệm Phật quá đơn giản, thành tựu dễ dàng thì tỏ 
ra xem thường, muốn tự mình đi con đường hay hay, khó khó mới xứng với tài năng. 
Không ngờ càng đi càng mờ mịt, vừa tránh bụi gai này thì rớt vào hầm nọ… đến khi biết 
mình bị kẹt sâu trong rừng rồi, lúc đó dẫu la lên cầu cứu, nhưng mấy ai đến đó để cứu 
mình được đây? Tự tin thiếu căn bản vào tài năng của mình làm chi để bị thất bại mà chịu 
cực khổ dữ vậy?  

Thực ra, chúng ta đang gặp một cơ may hy hữu vô cùng, nhờ cơ duyên này mà có 
hy vọng tràn trề một đời này thành tựu đạo quả. Cho nên, nghiệp chướng sâu nặng không 
tự lực được là điều thực tế. Hãy nhận thức rõ ràng, đừng nên vọng tưởng xa vời mà quên 
đi thân phận phàm phu, đánh mất cơ hội giải thoát oan uổng lắm.  

Còn vế thứ hai là: “Nhưng nhờ hộ niệm mà sự vãng sanh đã hiển hiện quá nhiều…” 
trước mắt chúng ta. Chúng ta đưa ra một vấn đề, liền có đáp án. Vấn đề nào, cố gắng giải 
quyết liền vấn đề đó một cách rõ ràng, chứ không nên nói lời úp úp mở mở. Nói úp úp mở 
mở lỡ vướng phải tội “Kẹo Pháp” thì tương lai sẽ bị ngu si lắm. Diệu Âm không biết nói 
pháp, chỉ nói về Hộ Niệm thôi, nhưng cũng quyết nói rõ ràng minh bạch, mong cho người 
hữu duyên nghe đến liền được cảm thông. Chúng ta hãy làm bạn lữ, cùng hội cùng thuyền, 
cùng nhau vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Gặp nhau ở Tây-Phương Cực-Lạc hoan hỷ 
vô cùng, vui lắm chư vị ơi.  

Có những người đầu tiên có tâm nghi kỵ Pháp Hộ-Niệm, họ cố tìm ra cho được 
những bằng chứng sai lầm để chống phá. Nhưng sau cùng mới phát hiện ra một sự thật 
đáng khâm phục, là những người hộ niệm đã làm một việc quá cao quý. Họ có tâm đạo 
quá tuyệt vời. Họ tình nguyện hy sinh công sức cùng thì giờ bất kể ngày đêm để đến bên 
cạnh những người bệnh, những người sắp chết để giúp đỡ, an ủi, hóa gỡ vướng mắc, giúp 
cho người bệnh không còn sợ sệt, tâm hồn an tịnh, vui vẻ niệm Phật cầu vãng sanh về 
Tây-Phương Cực-Lạc. Khi có một người được vãng sanh, họ mừng vui đến rơi nước mắt. 
Những giọt nước mắt chân thành đã cảm hóa được lòng người, đã biến sự nghi kỵ thành 
lòng kính phục, đã biến sự chia rẽ thành tình đoàn kết ủng hộ cho nhau.  

Chúng ta là người biết tu hành thì phải nghe lời Phật dạy: “Lấy đức báo oán, oán ấy 
tiêu tan”. Hãy dùng tình thương xóa bỏ hận thù thì tốt hơn, đạo đức hơn, có giá trị nhân 
bản hơn việc cứ mãi mãi tìm cách chống đối nhau, phải không chư vị?…  

Tất cả chúng sanh đều có Chơn-Tâm Tự-Tánh là Phật, tại sao chúng ta lại cứ đấu 
tranh chống phá lẫn nhau? Giết hại một chúng sanh có khác gì giết hại một vị Phật. Người 
tu hành đâu có thể làm được chuyện tệ hại này? Hãy đem hết tâm lực ra mà giúp đỡ nhau 
mới tốt chứ. Trong thời Đức Thế Tôn còn tại thế, có một kẻ vô cùng tàn bạo, mà nhiều 
người gắn cho cái tên là Vô-Não, vì ông này say máu giết người. Ông học được võ nghệ 
cao cường, rồi cầm gươm gặp ai giết đó, cố gắng giết cho đủ 1.000 người để cầu chứng 
đắc một loại căn cơ siêu việt gì đó(!)... Ôi!... Quá tội lỗi!...  

Chỉ vì mê mờ mà làm chuyện sai lầm. Chỉ vì quên mất cái Chơn-Tâm, cứ đem cái 
vọng tâm mê mờ ra mà tạo nên tội ác kinh hoàng. Làm nên tội ác như vậy, nhưng Chơn-
Tâm có bị mất đi không? Xin thưa, không bao giờ mất. Chơn-Tâm vẫn còn nguyên vẹn 
đấy chứ. Một người phàm phu như chúng ta chẳng may gặp ông Vô-Não thì liền bị giết 
chết, chứ không thể nào cảnh tỉnh ông ta được. Nhưng đối với Đức Thế Tôn thì khác, khi 
gặp ông, Ngài nói một câu cũng đủ làm cho ông ta khai ngộ, liền buông đồ đao xuống, quỳ 
lạy phát tâm xin xuất gia tu học và sau cùng cũng đắc thành Thánh Quả.  



189 

 

Chúng ta là hàng phàm phu, tại sao vẫn mãi còn là phàm phu, không thoát được cái 
lớp phàm này để làm Thánh Nhân vậy? Chỉ vì chính mình mê mờ, đã làm nên tội lỗi quá 
nhiều mà không chịu nhìn vào chính mình để tu sửa, mà cứ nhìn đến lỗi lầm của người 
khác để chê bai. Không chịu trách phạt lấy mình để cầu sám hối, mà cứ đổ tội cho thiên hạ 
để tạo thêm nghiệp chướng đó thôi. Bây giờ, nếu thực sự biết tu hành rồi thì:  

Luôn luôn phán xét lấy mình,  

Đừng nên nói đến lỗi người làm chi. 

Mặc ai nói chuyện thị phi, 

Còn ta cứ một đường đi thiện lành. 

Ngày ngày niệm Phật tu hành, 

Giờ đâu nghĩ chuyện cạnh tranh với người. 

(Lời Cổ Đức). 

Niệm Phật cầu về Tây-Phương Cực-Lạc. Ta đi đường sám hối, bỏ nghiệp, ly nghiệp 
vãng sanh thẳng về miền Cực-Lạc một đời thành đạo.  

Giác ngộ ra đường đạo, thì bắt đầu từ đây xin hãy đi thẳng về hướng giải thoát, 
đừng quay đầu lại đi ngược về quá khứ đấu tranh với nghiệp chướng nữa. Phàm phu mà 
chọn phương cách đấu tranh với nghiệp chướng thì sẽ thua, không có cửa thắng đâu.  

(e): Những người hộ niệm có năng lực trừ ma, yểm quỷ. Có họ đến hộ niệm thì 
chúng ta yên tâm vãng sanh.  

Đúng không chư vị? – (Sai). Có nhiều người nghĩ rằng những ban hộ niệm có thuật 
trừ ma, yểm quỷ, hoặc họ có một thứ năng lực gì đây mới tạo ra tướng lành trên thân xác 
người chết. Diệu Âm xin thưa rằng, người hộ niệm hoặc các ban hộ niệm hoàn toàn không 
có một ma thuật hay một năng lực gì cả. Xin đừng nghĩ lầm. Chư vị có thể tìm hiểu bằng 
cách theo dõi các hoạt động của ban hộ niệm, để nhận thức rõ sự thật này. Nếu như chư vị 
có gặp qua một người hộ niệm hoặc ban hộ niệm nào đó tự xưng có năng lực này năng lực 
nọ, thì đây là sự tự xưng riêng, có tính cá nhân, hoàn toàn sai chánh pháp. Một ban hộ 
niệm chân chánh hoàn toàn không liên quan gì đến những thứ năng lực này. Trong tất cả 
những tài liệu của chư Tổ để lại chỉ nhắc đến lòng chí thành chí kính niệm Phật. Người 
niệm Phật phải thực hiện đúng tông chỉ Tín-Nguyện-Hạnh để cảm ứng đến đại nguyện của 
đức A-Di-Đà, được Phật lực gia hộ tiếp dẫn, được chư Bồ-Tát gia trì, được chư Hộ-Pháp 
bảo vệ mà an toàn vãng sanh, chứ không phải nhờ đến một năng lực gì của ban hộ niệm 
mà được vãng sanh đâu.  

Như vậy, một người nào đề xướng vấn đề năng lực của ban hộ niệm, hoặc tự xưng 
có năng lực là tự họ đặt ra, chứ pháp Phật không dạy như vậy. Hành sai chánh pháp thì tự 
nhận lấy quả báo tệ hại về sau. Nên nhớ cho, thời này dù đã rơi vào mạt pháp rồi, nhưng 
vẫn còn trong thời độ sanh của đức Thích-Ca Mâu-Ni Phật ở thế giới Ta-Bà này, không có 
một vị Phật hoặc Bồ-Tát nào xuống phàm hộ trì chánh pháp mà tự vỗ ngực xưng tên, lộ ra 
danh phận, hay triển khai pháp thuật để thu nạp tín đồ. Chỉ có người thế gian quá vọng 
tưởng, tham danh, tham lợi, muốn được chúng sanh tôn sùng, mới nói điều sai lầm, làm 
việc sai lầm này. Hoặc giả, hàng ngoại đạo cố tình cài bẫy gạt cho người thọ nạn đó thôi. 
Người tu hành chân chính cần hết sức cẩn thận nhé. 

Ban hộ niệm chỉ là những người đến hướng dẫn, khai thị, giúp đỡ cho người bệnh 
làm đúng chánh pháp để họ được vãng sanh. Chư vị hộ niệm muốn hướng dẫn đúng thì 
phải phát tâm học Pháp Hộ-Niệm Vãng Sanh thật cẩn thận. Phải nghiên cứu cho rõ, hiểu 



190 

 

cho thấu Lý Tịnh-Độ, làm cho đúng Sự Hộ-Niệm để có những lời khuyên chính xác, cử 
chỉ chính xác, ý niệm chính xác, tư tưởng chính xác, hành động chính xác… hầu giúp cho 
người hữu duyên có nhiều hy vọng được vãng sanh. Xin chư vị nào đã phát tâm hộ niệm, 
cần phải y giáo lời Tổ mà phụng hành, không được tự nghĩ sao làm vậy, hầu gìn giữ chánh 
pháp lưu trụ lâu dài, cứu độ chúng sanh. 

(f): Những người hộ niệm chỉ với lòng thành đến bên cạnh chúng ta niệm Phật, giúp 
ta giữ chánh niệm, giúp ta điều giải oan gia trái chủ. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Người hộ niệm chỉ đến để giúp chúng ta giữ chánh 
niệm, điều giải oán thân trái chủ, giúp cho chúng ta hóa gỡ những oán nạn, vì lúc đó chính 
chúng ta bị vướng nạn mà không hay, bị mê hoặc mà không biết, bị sợ hãi mà bấn loạn, bị 
khủng hoảng không còn sáng suốt nữa, v.v… Vì có quá nhiều nỗi bức bách ập đến, nên 
nhiều khi một chỉ câu “A-Di-Đà Phật” mà vẫn niệm không nổi. 

Ví dụ, nhiều người tinh thần yếu đuối, đi đêm thường sợ ma, chỉ cần gặp chuột chạy 
trong bụi cây cũng hoảng sợ, tay chân run rẩy, ù té bỏ chạy, đôi khi luýnh quýnh chẳng 
biết đường nào mà chạy!... Nếu mình lâm vào trạng huống này thì làm sao tự chủ được? 
Vai trò người hộ niệm cũng giống như có người vững tâm đi bên cạnh, họ kéo mình lại, họ 
an ủi mình, họ nhắc nhở mình, họ giúp cho mình bình tĩnh lại… Nhờ vậy mà tự nhiên 
mình được an tâm, họ đưa mình vượt qua cảnh hỗn loạn.  

Người hộ niệm chỉ với cái lòng chân thành đến giúp đỡ mình. Họ là những người đã 
hiểu ra Pháp Hộ-Niệm quá đơn giản mà vi diệu, nên phát tâm đến bên cạnh mình hướng 
dẫn mình giữ vững chánh niệm, niệm được câu A-Di-Đà Phật cầu sanh Tịnh-Độ, để trong 
cơ duyên này được vãng sanh thành tựu đạo quả. Nếu mình không tin Pháp Hộ-Niệm, 
không chịu tiếp nhận sự hướng dẫn của người hộ niệm, thì không thể hộ niệm cho mình 
được.  

Nếu không được bạn đồng tu đến hộ niệm, thì ai sẽ hộ niệm cho mình đây? Xin thưa 
chư vị, oán thân trái chủ sẽ nhanh chóng đến hộ niệm cho mình đấy. Cách hộ niệm của họ 
là tận dụng mọi phương cách để lôi mình xuống tam ác đạo chịu nạn đó.  

Cho nên hộ niệm thực sự vô cùng quan trọng. Không được hộ niệm hàng phàm phu 
có mấy ai được thoát nạn. Người hộ niệm đến điều giải oan gia trái chủ, họ gỡ rối cho 
mình, họ giúp mình an tâm niệm Phật, thực hiện trọn vẹn tông chỉ Pháp Niệm Phật mà 
được vãng sanh. Thật là một đại pháp cứu tinh vậy.  

(g): Vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc chính là pháp mà chư Phật, Bồ-Tát tuyển 
chọn cho chúng sanh tu hành trong thời mạt pháp này. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Phật dạy chúng ta niệm Phật. Trong thời mạt pháp 
này hàng phàm phu chỉ có niệm Phật mới được vãng sanh thoát vòng sanh tử, còn những 
pháp môn tự lực vẫn là chánh pháp, nhưng thành tựu thì vô cùng khó khăn. Những pháp 
này chỉ dành cho chư vị căn cơ cao thượng tu trì mới có hy vọng thành tựu đạo quả. 

Có nhiều người tự khoe rằng mình đã chứng đắc, nhưng thực ra sự chứng đắc không 
thể đơn giản như vậy đâu. Mỗi năm Diệu Âm có đi qua một số quốc gia, thường gặp 
những người tới tâm sự và khai ra sự chứng đắc của họ. Ví dụ, nào là đã đột phá cảnh giới 
Hoa-Nghiêm rồi, đã mở được thiên nhĩ thông rồi, nghe hiểu được tiếng mèo, tiếng dế, 
tiếng chuột nói chuyện… Có vị còn nghe được cả tiếng bông hoa cây cỏ nói chuyện với 
nhau, v.v… Ôi!... Thế gian này sao có nhiều chuyện lạ quá!...  

Trong quá khứ có một một nhóm người từ xa đến thăm Diệu Âm, lúc đó Diệu Âm 
đang về Sài-Gòn. Các vị đó đến nói đạo cho Diệu Âm suốt cả một buổi và kể ra những sự 



191 

 

chứng đắc của họ. Họ nói một cách say mê, hứng thú và đầy tin tưởng… Diệu Âm xin ghi 
lại đại khái một đoạn đối thoại trong cuộc nói chuyện này cho chư vị nghe nhé.  

- Anh Diệu Âm ơi!... Thành thực chúng tôi là người đã vãng sanh về Tây-Phương 
Cực-Lạc rồi đây. Nay chúng tôi theo Sư Phụ xuống phàm, cùng hộ pháp cho 
Ngài để cứu độ chúng sanh. 

- Sư Phụ của các vị là ai vậy? 
- Sư Phụ của chúng tôi không phải là người bình thường đâu. Ban đêm Sư Phụ 

của chúng tôi trở về Tây-Phương Cực-Lạc nghỉ, ban ngày Ngài xuống đây giảng 
kinh thuyết đạo cứu độ chúng sanh. Mỗi ngày Ngài ăn chỉ một bữa trưa thôi mà 
tướng rất hảo, mặt phát quang rạng rỡ. Ngài giảng chánh pháp lưu loát, bất tận. 
Anh hãy tới bái kiến Sư Phụ chúng tôi đi nhé, anh sẽ biết rõ hơn… Bây giờ đây 
chúng tôi tới đây thăm anh và xin hỏi anh một câu. 

- Dạ, xin chư vị cứ nói. 
- Anh Diệu Âm tu hành đã chứng đắc được tới cảnh giới nào rồi? Trước chúng 

tôi, xin anh chớ nên lo lắng, không cần phải phải e ngại… 
- A-Di-Đà Phật!... Chư vị là Bồ-Tát từ cõi Tây-Phương Cực-Lạc xuống đây mà 

không biết rằng tôi vẫn còn là một người phàm phu mê mờ hay sao?  
-  !!!... 

 
Diệu Âm trả lời như vậy làm cho các vị đó cảm thấy vô cùng thất vọng !...  
Ôi!... Thất vọng hay hy vọng cũng tùy ở họ. Diệu Âm này còn là phàm phu, thì 

mạnh dạn nhận mình là phàm phu, chẳng hay hơn là vọng tưởng nói điều sai lầm hay 
sao?!...  

A-Di-Đà Phật. 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 140) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 57, vấn đề 28:  

Muốn cuộc hộ niệm thành công, thì giữa người hộ niệm và người bệnh cần 
những yếu tố nào?  

Hay lắm đấy! Giữa người bệnh và người hộ niệm phải có hợp đồng với nhau. Người 
bệnh phải tin tưởng và làm theo lời người hộ niệm hướng dẫn, người hộ niệm phải hướng 



192 

 

dẫn đúng lý đúng pháp hộ niệm. Muốn hướng dẫn đúng lý đúng pháp thì người hộ niệm 
phải nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm cẩn thận, không thể nghĩ sao làm vậy được. Có những 
trường hợp đặc biệt cần đến sự uyển chuyển, nhưng có uyển chuyển gì đi nữa thì sau đó 
cũng phải quay về đúng với quy luật của Pháp Hộ-Niệm. Nếu quy luật Hộ Niệm bị vi 
phạm quá nhiều, thì cuộc hộ niệm phải thất bại vậy.  

(a): Người bệnh phải tôn trọng và thành khẩn nghe lời người hộ niệm, người hộ niệm 
phải thương yêu và thành khẩn hộ niệm cho người bệnh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Người hộ niệm mà không có tinh thần thương yêu bảo 
vệ, không quyết lòng hộ niệm cho người bệnh vãng sanh, thì khó tạo được sự lợi lạc cho 
người bệnh. Ngược lại, người bệnh mà không tin tưởng người hộ niệm, thì đây là một 
chướng nạn rất lớn ngăn cản con đường vãng sanh của mình. Vậy thì, tốt nhất là ngay bây 
giờ chư vị hãy tìm đến một ban hộ niệm và sinh hoạt với họ, vừa kết duyên, vừa tu học, 
vừa tìm hiểu… Nếu thấy thuận duyên thì nên mạnh dạn làm di chúc giao cho ban hộ niệm 
đó trọn quyền lo liệu việc hộ niệm cho mình, đừng nên chập chờn nửa tin nửa nghi, đừng 
nên mời ban hộ niệm đến mà không chịu nghe theo sự hướng dẫn của họ.  

Nên nhớ rằng, có nhiều ban hộ niệm làm việc rất tốt, họ hy sinh rất lớn, họ hy sinh rất 
cao, họ hy sinh rất tội nghiệp để tận tụy hộ niệm cho người vãng sanh. Thưa thực, nhìn 
thấy những tâm hồn làm đạo cao quý đó, Diệu Âm cảm kích vô cùng, nhiều khi muốn cúi 
sát đầu xuống cung kính đảnh lễ mà tán thán công đức. Ví dụ như trước đây, Diệu Âm có 
biết một bà Cụ bán bánh ú, thường thường trong những đêm hộ niệm bà Cụ cứ ngồi bên 
cạnh người bệnh niệm Phật suốt đêm, không cần đến ai thay ca. Nhìn đến ai cũng phải 
kính thương. Còn chúng ta đây, có người niệm Phật mới vài tiếng đồng hồ thì cảm thấy uể 
oải, mệt mỏi, nhìn đồng hồ liên tục... Niệm Phật mà sợ mất sức, sợ bị cảm, sợ ngày mai đi 
làm không nổi, v.v… Trong khi một cụ già lụm cụm như vậy mà phát tâm niệm Phật từ 
đầu đêm đến cuối đêm, sáng về nhà còn bê rổ bánh ú đi dạo bán khắp nơi, kiếm từng đồng 
lời để sống. Thực đáng cảm phục!...  

Người hộ niệm không bao giờ đòi hỏi gia đình người bệnh trả ơn trả nghĩa, bồi đáp 
thù lao. Hoàn toàn không có chuyện này. Vậy thì động lực nào giúp cho bà Cụ hộ niệm 
không biết mệt mỏi vậy? Tại sao trải qua nhiều sự khó khăn, từ ngày này qua ngày nọ, mà 
Cụ vẫn vui vẻ làm? Phải chăng vì tâm bồ-đề cao cả của Cụ đã giúp Cụ làm được một việc 
phi thường. Nhìn cảnh những người phát tâm đi hộ niệm như vậy, giả như họ có sơ suất 
điều gì, Diệu Âm cũng thành tâm cúi đầu kính phục chứ không dám xem thường. Nhiều 
người thường phàn nàn vì những sơ suất của người hộ niệm, nhưng xin thưa thực rằng, 
chính Diệu Âm này khi mới phát tâm đi hộ niệm, cũng từng bị sơ suất, chứ có hơn gì ai? 
Chúng ta là phàm phu thì làm sao hoàn hảo được? Nhưng giá trị của người biết tu, là khi 
thấy có điều sơ suất liền phát lồ sám hối sửa chữa. Chỉnh sửa là tu hành. Tu sửa từng chút 
là tiểu tu. Góp nhiều tiểu tu thành đại tu. Còn người không lo tu sửa những sơ suất của 
mình, sống với tâm thượng mạn, tự ái, thì chuyện đại tu thành đạo làm sao có thể hoàn 
thành!... 

Tất cả chúng ta đều là người phàm phu mang tội đang tu, phạm lỗi đang sửa. Người 
hộ niệm cũng chỉ vậy thôi, chứ họ không phải là Thánh Nhân gì đâu. Chỉ có khác nhau là 
họ biết được Pháp Hộ-Niệm nên phát tâm bồ-đề cao quý, chịu khổ, chịu khó đến hướng 
dẫn trợ duyên, cầu mong cho người bệnh được vãng sanh. Người bệnh là phàm phu nên 
thường có những vướng chấp vô cùng phức tạp, từ đó sự hộ niệm cũng thường phải chịu 
nhiều biến chuyển vô cùng khó khăn.  

Chính vì vậy, khi gặp một việc gì không được toàn vẹn, chúng ta cũng cần nên bình 
tĩnh phán xét. Nếu cứ chấp vào một việc sơ suất có tính cá nhân nhất thời mà đánh giá cả 



193 

 

Pháp Hộ-Niệm, làm cho một chánh pháp đại cứu tinh đối với chúng sanh phải chịu hàm 
oan, thật quá oan uổng vậy. 

 Người tu hành nên có tinh thần công bình, vô tư, đừng nên chạy theo con đường 
chống đối lẫn nhau. Phật dạy, thời mạt pháp tình trạng đấu tranh vô cùng kiên cố. Sự đấu 
tranh kiên cố này sẽ tiếp tục diễn ra trong suốt hơn 9.000 năm nữa cho đến ngày diệt pháp 
luôn. Người chân chánh tu hành nhất định phải rời xa khỏi cảnh đấu tranh, quyết tìm con 
đường giải thoát. Nếu sơ ý vướng vào cái bẫy đấu tranh này, khó có ai được quyền thoát 
khỏi đại nạn.  

Do đó, sự kính cẩn thương mến nhau vô cùng quan trọng. Người bệnh phải tôn trọng 
và thành khẩn nghe lời người hộ niệm thì người hộ niệm mới trợ duyên được. Nếu gia 
đình người bệnh không tôn trọng ban hộ niệm, thì cuộc hộ niệm sẽ bất thành. Nếu người 
bệnh không lắng nghe sự khai thị, không chịu làm theo sự hướng dẫn của ban hộ niệm, thì 
cuộc hộ niệm sẽ bị thất bại. Buông xả là một điểm tối quan trọng để được vãng sanh Tây-
Phương Cực-Lạc. Nếu người bệnh không chịu buông tình chấp xuống, thì không thể được 
vãng sanh. Nếu người bệnh còn thị phi hờn giận, thì không thể được vãng sanh... Có quá 
nhiều điều đánh mất cơ hội vãng sanh vậy. 

Vậy thì, chúng ta hãy khuyên nhau những gì đây? Người phàm phu thường bị vướng 
chấp bởi những điều rất gần gũi, thấp thỏm lắm chứ không phải ở trên lý đạo gì cao siêu 
đâu nhé. Hôm qua chúng ta còn ghét người nào, hôm nay xin bỏ đi đừng ganh ghét nữa. 
Lúc bệnh xuống hãy cầu xin nhiều người đến hộ niệm cho mình, đừng kén chọn kẻ cao 
người thấp. Hãy cảm ơn tất cả mọi sự hướng dẫn từ ban hộ niệm, đừng đánh giá người này 
yếu, người kia dở. Đừng cho mình là cao là giỏi mà tỏ ra khinh thường những người yếu 
kém đến hộ niệm cho mình, v.v… Nếu sơ ý phạm phải những điều này, thì chính mình là 
người chấp trước, phân biệt, thượng mạn… tự mình đóng vai kẻ đại thù địch của chính 
mình, bắt mình chịu cảnh đọa lạc.  

Hãy cố gắng kết hợp với nhau. Người hộ niệm phải có tâm thương xót và thành khẩn 
cứu giúp người bệnh, coi người bệnh như thân bằng quyến thuộc, như ông bà, cha mẹ của 
chính mình. Phải luôn luôn có tinh thần cảm ơn người bệnh, nhờ người bệnh mà mình có 
được cơ hội niệm Phật nhiếp tâm, niệm Phật chí thành, tạo được công đức thù thắng. Nên 
nhớ, một buổi hộ niệm có công đức lớn hơn gấp bội một buổi công phu trong đạo tràng. 
Hộ niệm tiễn đưa được một người vãng sanh thì công đức vô lượng vô biên. Hòa Thượng 
Tịnh Không dạy rằng, việc thế gian không có công đức nào vượt qua công đức hộ niệm 
cho người vãng sanh.  

Mong chư vị cố gắng nhiệt tâm đi hộ niệm. Đem lòng tri ơn người bệnh mà hộ niệm. 
Người hộ niệm tri ơn người bệnh, người bệnh tri ơn người hộ niệm. Chúng ta sống trong 
thế giới biết ơn. Hay lắm chư vị ơi!...  

(b): Người bệnh mà tỏ ra khinh thường người hộ niệm, thì hộ niệm sẽ thất bại. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Tại sao người bệnh lại có trạng thái này vậy ? Ồ!... Ta 
ngộ được đạo pháp cao siêu rồi, cần gì ai nhắc nhở? Ta tu hành 7-8 chục năm rồi, còn 
người hộ niệm mới biết niệm Phật một vài năm thôi làm gì có tư cách hướng dẫn ta? 
Chính ý niệm này mới sinh ra phân biệt, chấp trước, mới tỏ ra khinh thường người hộ 
niệm. Đã khinh thường người hộ niệm, thì không chịu nghe lời khuyên nhắc của người hộ 
niệm. Nhưng không ngờ rằng, hôm nay mình nói được lời cao ngạo, nhưng ngày mai khi 
bệnh xuống, có người tới gọi: “Bác Tám ơi!...”, nhưng bác Tám không “Ơi” được nữa 
rồi!... Bác đã đi vào tình trạng mê man bất tỉnh rồi!... Nghiệp chướng đã ứng hiện hành hạ 
Bác đến điên đảo rồi!… Bác Tám đã thua một người mới tu ngay ở chỗ này mà Bác không 
hay. Bác cứ tưởng rằng mấy chục năm tu hành thì mình phải giỏi hơn người mới tu, nhưng 



194 

 

không ngờ khi lâm chung chính mình yếu đuối đến nỗi nằm xụi lơ cất tay không nổi. Bác 
bị bệnh khổ hành hạ đến mê man bất tỉnh, đành phải cúi đầu ngoan ngoãn theo nghiệp thọ 
nạn. 

Còn người hộ niệm, dẫu cho tu ít hơn mình, nhưng hiện giờ họ chưa lâm vào tình 
trạng yếu đuối sắp tắt hơi. Họ còn đang khỏe mạnh, còn tỉnh táo hơn mình. Hay hơn nữa, 
họ biết được Pháp-Hộ-Niệm, họ có cái tâm thương người mà đến đây tìm cách hóa giải 
những vướng mắc, bảo vệ, hướng dẫn mình được an toàn vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 
Vậy mà mình không có tâm cảm ơn, lại còn tự mạn tỏ ra khinh thường họ. Phải chăng, 
chính mình tự trói lấy tay mình trước trùng trùng ách nạn, đành giao nộp cái huệ mạng của 
mình cho nghiệp xử lý vậy thôi.  

Phật dạy: “Thượng mạn là sự thất bại lớn nhất của đời người”. Thượng mạn sinh ra 
vô lượng chướng nạn. Trên con đường tu tập, chúng ta thường song song tạo phước và tội, 
giữa tội và phước chưa biết bên nào lớn, bên nào nhỏ đâu nhé. Những người thiếu tính 
khiêm cung, ưa thích lý cao luận diệu, dễ vướng phải cái đại phiền não thượng mạn này 
đây, dẫn đến cả việc đời lẫn việc đạo thường rước lấy thất bại đắng cay. Hàng phàm phu, 
chân đi dưới đất mà mắt cứ hướng lên mây, làm sao tránh khỏi bị sụp vào cái hố này, bị 
vướng vào bụi gai nọ, bị vấp ngã vì bệ đá bên đường…  

Tu hành chúng ta cần nhớ đến câu này: “Phật cao nhất xích, ma cao nhất trượng”. 
Nghĩa là, Phật cao 1 thước còn ma thì cao đến 10 thước. Chơn-Tâm Tự-Tánh bị ma 
chướng lấn áp, bị dìm trong mê mờ rồi mà chúng ta không hay. Phiền não chướng, báo 
chướng, oán thân trái chủ, v.v… hàng khối tội chướng dâng tràn lên che lấp cả Chơn-Tâm. 
Đến thời mạt pháp này, ma chướng quá mạnh, đã cao tới cả cây số rồi chứ không còn 1 
trượng nữa đâu, chúng quyết dìm mình xuống tận dưới đáy bùn đen. Bị ách nạn như vậy 
mà không nương dựa vào nhau, không nhờ ai giúp đỡ, không cần đến người biết đạo 
hướng dẫn… thì làm sao thoát nạn được đây?  

Người phàm phu tâm mê nghiệp nặng mà không có người hộ niệm đến trợ duyên, thì 
trong thời này dẫu có tu hành nhưng có mấy ai được thoát nạn. Người hộ niệm đến khuyến 
tấn, hóa giải, dẫn dắt… để mình nhiếp tâm niệm được câu A-Di-Đà Phật, nương theo lực 
của đại chúng mà mình vượt qua khối nghiệp, và được Phật lực chiếu xúc tiếp dẫn về Tây-
Phương Cực-Lạc. Như vậy, chúng ta được thành tựu là nhờ lòng chí thành chí kính biết 
nương tựa vào nhau để thoát nạn. Đây chính là những gì Tổ Ấn-Quang khuyên nhắc chúng 
ta, những lời dạy của Ngài hiền hòa, mộc mạc nhưng thấm thía vô cùng, xoáy thẳng vào 
tận đáy tâm can của người học đạo, bứng ra vô vàn những ý niệm sai lầm, trừ khử những 
tập khí tai hại từ nhiều đời kiếp quá khứ. Vô cùng tuyệt vời. 

(c): Người bệnh tự niệm và người hộ niệm phải hòa hợp với nhau mới dễ cảm ứng 
đến Phật lực gia trì tiếp độ vãng sanh. 

Đúng đấy. Nếu để một mình người bệnh niệm Phật thì lực niệm quá yếu. Chướng nạn 
quá nhiều sẽ làm tâm họ bất tịnh, bị rối loạn, bị khủng hoảng. Có nhiều người bệnh cũng 
vững lòng tin, cũng cố gắng niệm Phật, nhưng sức khỏe đang suy kiệt dần trong từng phút 
giây, thì lực niệm cũng yếu dần trong từng giây phút. Chính vì chướng nạn này mà triệu 
triệu người tu hành sau cùng vẫn khó thoát khỏi tai ương, bị nghiệp chướng lôi đi thọ nạn 
là như vậy.  

Nhiều người trong lúc còn khỏe mạnh, tinh thần còn tỉnh táo, tu hành có chút công 
phu tốt, thường lầm tưởng rằng mình đã được chứng đắc ngon lành. Nhưng thực tế, hầu 
hết những thứ chứng đắc đó đều là vọng tưởng. Điều này được chứng minh vì họ thường 
bị chướng nạn trùng trùng, bệnh khổ dồn dập, khi nghiệp chướng ứng hiện hành hạ thân 
tâm làm cho họ chịu đựng không nổi. Trường hợp này xảy ra nhiều lắm.  



195 

 

Có tu hành là có nhân, không được hộ niệm là thiếu duyên, kết quả sau cùng bị nạn. 
Ví dụ như một nạn nhân trong cơn động đất, nhà cửa sập đổ, đè lấp họ dưới đống gạch đá. 
Họ biết rõ rằng nếu vượt lên khỏi đống tường gạch đổ nát này sẽ thoát nạn, nhưng chính 
họ không tự làm nổi. Cần phải nhờ đến người bên ngoài đào xới ra mới kéo họ lên được. 
Người đang kẹt bên dưới phải biết la lên cầu cứu, bên trên phải có người cứu hộ đáp ứng 
kịp thời. Nội ngoại tương hợp mới cứu người thoát nạn. Nếu nạn nhân nghĩ rằng mình tự 
thoát được, không chịu kêu cứu thì đành phải chịu thua vậy.  

Ấn Tổ dạy, tự lực tu chứng phải đoạn sạch nghiệp chướng. Nếu nghiệp chưa sạch, 
tình chưa không thì phải theo nghiệp thọ báo. Ngài Tĩnh-Am dạy, nghiệp có nghiệp ác và 
nghiệp thiện. Có nghiệp thiện là tốt, nhưng nghiệp thiện còn vướng trong tâm thì khi chết 
ta có thể theo nghiệp thiện sanh vào ba đường thiện để tiêu phước. Ví dụ sanh lên các cảnh 
trời là để hưởng phước. Hưởng phước tức là tiêu phước. Tiêu phước thì hết phước. Phước 
hết thì họa đến. Còn người có nghiệp ác thì xuống địa ngục thọ nạn. Thọ nạn là để tiêu 
nghiệp. Tiêu nghiệp nhưng chính mình phải chịu nhiều ách nạn quá khổ đau!... Những lời 
khai thị của chư Tổ thật vô cùng thấm thía.  

Cho nên, còn vướng vào nghiệp ác hay nghiệp thiện đều không được vãng sanh. 
Vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc là nhờ Tịnh-Nghiệp chứ không phải là ác hay thiện. 
Đường tu Tịnh-Nghiệp vượt qua cả ác và thiện. Nói rõ hơn, điều ác không làm, điều thiện 
phải làm, nhưng không được chấp vào việc thiện cho là đủ. Hãy đem công đức lành hồi 
hướng về Cực-Lạc, ngày ngày nhiếp tâm niệm Phật cầu nguyện vãng sanh là tu Tịnh-
Nghiệp. Đây chính là tông chỉ của Pháp Niệm Phật Vãng Sanh vậy.  

Nhiều người tu hành chỉ lo làm thiện phước, cứ tưởng như vậy là đúng, nhưng thực ra 
chỉ đúng trong thiện nghiệp của thế gian, chứ không đúng trong Tịnh-Nghiệp giải thoát. 
Làm thiện là điều tốt, quả báo đời sau có thể hưởng phước. Nhưng xin hỏi, hưởng phước ở 
đường nào đây? Phật dạy:“Nhơn thân nan đắc”, không dễ gì trở lại làm người để hưởng 
phước đâu nhé. Nếu có cơ duyên được trở lại làm người, thì Phật cũng nhắc đến câu: “Tam 
thế oán”. Tu phước mà chấp vào phước, có thể sinh lại làm người để hưởng phước. Hưởng 
phước rồi thì rất khó tu, duyên tạo tội tổn phước rất lớn. Tổn phước thì hết phước, đời thứ 
ba nạn tai chập chùng, đây là “Tam thế oán” vậy. Một đời làm phước, một đời hưởng 
phước, rồi một đời chịu nạn, nạn sau lớn hơn nạn trước, không phải là điều tốt lành lắm 
đâu. 

Ngài Tĩnh-Am dạy: “Thiện nghiệp càng lớn, sanh tử càng nặng”. Chấp vào việc 
thiện, đời đời kiếp kiếp không thể thoát khỏi sanh tử luân hồi. Ngài nói vậy không phải để 
chống đối việc làm thiện, mà nhằm la rầy nhắc nhở những người tu hành mà chỉ biết lo 
việc thiện thế gian, không nghĩ gì đến chuyện giải thoát thành đạo. 

Niệm Phật cầu sanh Tịnh-Độ là pháp đại viên mãn vậy.  

A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 141) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 



196 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Xin chư vị mở trang 57, câu 29:  

Những ai cần nghiên cứu phương Pháp Hộ Niệm Vãng Sanh? 

Hãy nhắc nhở những ai muốn vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, thì sớm nghiên 
cứu Pháp Hộ-Niệm đi. Những ai biết qua Pháp Hộ-Niệm rồi muốn phát tâm đi hộ niệm 
giúp người vãng sanh, cũng nên nghiên cứu sâu hơn Pháp Hộ-Niệm đi. Những ai chưa tin 
thì tin đi nhé, có chút niềm tin này, thúc đẩy chư vị bắt đầu nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm, có 
nghiên cứu rồi chư vị sẽ phát hiện ra những điều đáng chú ý… Ồ!... Người này bị trở ngại 
chỗ này, người kia bị trở ngại chỗ nọ… Hầu hết người nào cũng gặp nhiều trở ngại dẫn 
đến chỗ đọa lạc khổ đau. Nghiên cứu giúp mình phát hiện ra những điều sơ suất cần phải 
tránh. 

Khi chưa biết hộ niệm, chúng ta không biết những sơ suất này. Chúng ta lầm lạc 
như nhiều người đang lầm lạc, cứ tự nhiên gây chướng ngại cho nhau. Khi đi hộ niệm rồi 
chư vị sẽ thấy vấn đề sơ suất nằm sát bên cạnh. Hàng vạn, hàng triệu người không được hộ 
niệm đều bị sơ suất trùng trùng, gây nên chướng nạn chập chùng, không được hóa gỡ.  

Nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm giúp để tránh sự sơ suất, làm đúng chánh pháp, để chính 
mình được vãng sanh, để cứu người có duyên vãng sanh. Như vậy, những ai cần nghiên 
cứu Pháp Hộ Niệm? 

(a): Chỉ dành cho những người phát tâm đi hộ niệm mà thôi. 

Đúng không chư vị? – (Sai). Những người phát tâm đi hộ niệm chắc chắn phải cố 
gắng kiên trì nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm, đừng bao giờ tự nhận mình đã đủ khả năng. Mỗi 
lần đi hộ niệm chư vị nên quay lại video sự diễn biến, để sau khi hộ niệm xong có thể xem 
lại những gì mình đã làm, hầu phát hiện ra những điều hay để phát triển lên, cũng có thể 
phát hiện những điều sơ suất mà tìm cách khắc phục. Chúng ta nên làm như vậy, nhất là 
những người mới phát tâm. Hơn nữa, người hộ niệm cũng cần nên lắng nghe sự phê bình 
của đại chúng. Trong những phiên họp ban hộ niệm, cần nêu lên ưu khuyết điểm để học 
hỏi lẫn nhau, rút tỉa kinh nghiệm, trau dồi khả năng hộ niệm. Những người biết lắng nghe 
thì khả năng hộ niệm sẽ phát triển tốt, tiến bộ nhanh, và tương lai sẽ là những người hộ 
niệm tuyệt vời. Công đức vô lượng.  

Ngược lại, đã phát tâm làm đạo hộ niệm cứu người, mà lại tự mãn thật là điều đáng 
tiếc! Xin chư vị đừng nên quá chủ quan. Chủ quan dễ tạo ra sơ suất. Một lần sơ suất là trả 
giá bằng cả một huệ mạng của một người. Tội nghiệp lắm!... Quả báo không tốt đâu. 

Người hộ niệm giữ phần hướng dẫn, khai thị, trợ duyên. Được vãng sanh do chính 
người bệnh thực hiện chính xác Pháp Niệm Phật. Như vậy chính người bệnh, người gia 



197 

 

đình cũng cần phải biết về Pháp Hộ-Niệm. Chúng ta đều là người bệnh, cũng là người gia 
đình luôn, nghĩa lã tất cả mọi người đều phải nghiên cứu về Hộ Niệm mới tốt vậy.  

(b): Nhà nhà biết đến, người người biết đến Pháp Hộ-Niệm Vãng Sanh thì mới dễ 
giúp được nhiều người và giúp cả chính mình vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Nhà nhà cần biết Pháp Hộ-Niệm. Ai sẽ là người đưa 
đến nhà nhà cho người ta biết đây? Chính chúng ta chứ chờ ai đây. Thôi thì, tất cả chúng 
ta hãy cùng phát tâm phổ biến Pháp Hộ-Niệm đi nhé. Diệu Âm nói rất nhiều về Hộ Niệm, 
hết tọa đàm này đến tọa đàm nọ, cũng chỉ cầu mong sao cho Pháp Hộ-Niệm này được nhà 
nhà biết đến, người người biết đến. Nhưng một mình Diệu Âm làm sao có đủ phương tiện 
để đi đến từng nhà? Làm sao có khả năng đưa cho từng người? Nếu Diệu Âm cứ lăng xăng 
phan duyên thì thế nào cũng sớm bị ngã quỵ. Nhưng nếu chúng ta cùng nhau phát tâm 
truyền bá, thì tốt đẹp vô cùng. Mỗi người ai cũng có gia đình, hãy tìm cơ hội tâm sự với 
gia đình về Pháp Hộ-Niệm, là một cách làm cho nhà nhà biết đến. Ai cũng có bạn bè, có 
người quen thân, hãy tìm cách giới thiệu với nhau, truyền nhau pháp cứu tinh này là tiếp 
tay giúp cho người người biết đến. Muốn làm lợi ích cho chúng sanh, chúng ta cùng nhau 
cố gắng, mỗi người góp sức một tay, thành quả nhất định sẽ khả quan. Xin đừng ngại 
ngùng.  

Thời Phật còn tại thế, trong hàng đệ tử của Thế-Tôn, có Ngài Phú-Lâu-La phát tâm 
đi truyền đạo ở một vùng mà nơi đó chúng sanh rất ngang ngạnh, cang cường, nan điều, 
nan phục. Đức Thế-Tôn hỏi: 

- Nếu tới đó người ta giết con, con có dám đi không? 

- Bạch Đức Thế-Tôn, con vì Phật Pháp mà vẫn làm đạo. Nếu họ giết chết con, là do 
mạng số của con đã hết, con sẽ về với Đức Thế-Tôn. 

Ngài Phú-Lâu-Na không cho cảnh đời vài chục năm ở trên thế gian này là nhất. Chỉ 
trở về được với Chơn-Tâm Tự-Tánh mới là đúng là trở về với chính ta. Khi làm đạo, xin 
chư vị hãy chuẩn bị rằng, có nhiều chúng sanh cang cường, nan điều, nan phục tìm cách 
chống phá. Hãy vững tâm mà đi, vì đạo pháp mà làm, vì cứu chúng sanh mà phát tâm bồ-
đề. Chỉ cần một tâm nguyện khởi phát chân thật cũng đầy đủ công đức rồi. Đem công đức 
này gửi về Tây-Phương Cực-Lạc, đạo nghiệp của chư vị sẽ tự nhiên thành.  

Vì thế, nhà nhà cần nên biết Pháp Hộ-Niệm, người người cần nên biết Pháp Hộ-
Niệm. Người đi hộ niệm phải biết Pháp Hộ-Niệm. Người đang niệm Phật phải biết Pháp 
Hộ-Niệm. Người bệnh phải biết Pháp Hộ-Niệm. Nói chung, tất cả chúng ta đều cần phải 
nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm để hiểu thấu và hành đúng pháp vãng sanh, thì một đời này mới 
vững đường vãng sanh Tịnh-Độ.   

Đừng chờ đến bệnh nặng rồi mới nhớ đến Pháp Hộ-Niệm nhé chư vị. Một người 
bệnh nặng đang nằm chèo queo một chỗ làm sao nghiên cứu được đây?  

Ai là người bệnh vậy? Chính mỗi người chúng ta đều là người bệnh cả đấy. Không 
trước thì sau, không một ai tránh khỏi.  

Mỗi phút thời gian trôi qua, trong cơ thể chúng ta có hàng triệu tế bào bị hủy hoại, 
lại có hàng triệu tế bào khác nẩy sinh ra mà chúng ta đâu có hay biết. Tử tử sanh sanh nằm 
trong từng giây phút một mà chúng ta không hay. Nằm ngủ một đêm, đến sáng ra rất nhiều 
tế bào trong người chúng ta đã vĩnh viễn ra đi, lại có rất nhiều tế bào khác âm thầm thay 
thế vào. Chết-sống, sanh-diệt trong từng sát-na, mà chúng ta không hề biết đến.  

Tại sao sống chết, sanh diệt như vậy? Vì chúng ta đang mang cái thân vô thường, 
cái xác bệnh hoạn. Trong số chúng ta đang ngồi đây, thực sự có người đã bệnh hoạn, đang 



198 

 

bệnh hoạn rồi, hoặc sẽ bệnh hoạn. Đến một lúc nào đó, khối tế bào nằm trong thân xác này 
quá mệt mỏi, chúng nó nằm im lìm, không còn đủ sức hợp tác theo mệnh lệnh của thần 
thức đang điều khiển cái thân xác đó nữa. Lúc đó, cái linh hồn này không thể tiếp tục 
chiếm ngự cái thân xác ấy nữa, mà đành phải bỏ ra đi. Chết chỉ là vậy. Có nghĩa là cái xác 
thì chết, còn chính ta không chết mà phải di chuyển đi. Vậy thì, khi chuyển đi, xin đừng sơ 
ý chạy theo cục thịt sắp tan rã nhé. Đau khổ lắm đấy! Cái xác thân đã bỏ mình rồi, thì 
mình phải biết bỏ nó để tìm đường giải thoát. Mình phải quyết lòng định tâm lại niệm câu 
A-Di-Đà Phật để cầu vãng sanh về miền Tịnh-Độ. Vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc rồi thì 
chấm dứt tất cả mọi cảnh sống chết vô thường. Đây mới thực là người giác ngộ. 

Giấc ngủ là tiểu mộng, cuộc đời là đại mộng, đừng bám lấy cái cục thịt vô thường 
mà tiếp tục chịu vô thường đắng cay. Đừng lấy những thứ vật chất cát bụi để nương tựa 
tinh thần, nếu sơ ý, khi thứ cát bụi trả về với cát bụi rồi, thì linh hồn của mình đành phải 
vất va vất vưởng không còn nơi nương tựa. Gia tài, sự nghiệp, xe cộ, v.v… tất cả đều phải 
tan hoại theo thời gian. Căn nhà này vài chục năm sau chưa chắc gì nó vẫn còn nguyên vẹn 
và vẫn thuộc về mình. Phải biết xem nhẹ nhé… 

Hiểu được chỗ này, thì người người cần phải biết Pháp Hộ-Niệm để vững đường 
thoát nạn. Chính mỗi người chúng ta, người có tu hay không tu, người quen thân hay xa 
lạ… hãy cố gắng giúp nhau cái cơ duyên gặp qua Pháp Hộ-Niệm. Hãy khuyến tấn nhau 
nghiên cứu đến Pháp Hộ-Niệm. Có nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm thì nhờ cơ duyên này mà 
hy vọng có nhiều người phát hiện ra được một cơ hội thành tựu tuyệt vời. Hãy cố gắng tạo 
cơ duyên cho nhiều người có một lần giựt mình tự hỏi: “Ủa!... Tại sao lại có người được 
hộ niệm mà ra đi để lại thân tướng tốt đẹp như vậy?”. Nhiều khi chỉ cần một lần giựt 
mình này thôi, có thể dẫn tới một duyên đại lành giúp cho họ được giải thoát vậy.  

Hôm trước chúng ta nói về sự ấn chứng tu hành, thì Pháp Hộ-Niệm thực sự có thể 
ấn chứng sự thành tựu khá rõ ràng, cụ thể. Nếu chư vị đi hộ niệm cho một người, dù khi 
còn sống bị bệnh khổ hành hạ, họ đau đớn rên la, nhưng khi ra đi, họ lại có thân tướng quá 
đẹp, quá tươi. Đây là một sự kiện lạ lùng, khá đặc biệt phải không? Một người chết rồi mà 
thân xác lại mềm mại, càng ngày càng tươi ra. Để vậy niệm Phật thêm 5 ngày, 10 ngày… 
sắc tướng vẫn đẹp, vẫn tươi. Đúng là hiện tượng vi diệu bất khả tư nghì! Khoa học có lẽ 
không thể nào giải thích được chuyện này đâu. Chỉ có niềm tin thanh tịnh mới hiểu thấu sự 
nhiệm mầu, mới được chân lý sáng soi. Không có niềm tin thì đành chịu mù mù mịt mịt! 
Phật pháp bất khả tư nghì! Phật pháp bất khả tư nghì, đang dành cho ai có niềm tin thanh 
tịnh mà thể nhập vậy. 

Vì thế, người nào nắm vững được Pháp Hộ-Niệm thì vững được đường giải thoát. 
Người nào nắm vững được Pháp Hộ-Niệm thì tự mình có thể cởi trói triền phược để thoát 
nạn. Người nào nắm vững Pháp Hộ-Niệm thì tự mình có thể bỏ đi những gì cần phải bỏ để 
nhẹ đường vãng sanh. Ngược lại, nếu không biết đến Pháp Hộ-Niệm, thì muốn bỏ cũng 
không biết điều gì phải bỏ, muốn giữ cũng không biết điều gì cần giữ. Nhiều người dù có 
tu hành nhiều đấy, nhưng vẫn thường mập mờ đường giải thoát mà bị sơ suất đủ điều. Hộ 
Niệm là một pháp tu rất cụ thể, nêu ra từng điều sai lầm căn bản để tránh xa, nhắc nhở 
từng điểm thiết thực cần thiết phải giữ gìn, nhờ vậy mà cứu được vô lượng vô biên chúng 
sanh vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc mà nhiều người không hay.  

Cũng cần nói thêm điều này, buông bỏ chính là tâm mình biết rời bỏ những thứ gây 
chướng ngại cho đường vãng sanh, còn cuộc sống hằng ngày thì chúng ta vẫn phải sinh 
hoạt bình thường. Trong tứ nhiếp pháp, Phật gọi việc này là “Đồng-Sự”. Nghĩa là, ăn 
uống, học hành, làm việc… phải sinh hoạt đều đặn, bình thường, chứ không phải buông bỏ 
là bỏ ăn, bỏ mặc, bỏ học, bỏ làm… để trở thành kẻ vô dụng trong xã hội đâu nhé.  



199 

 

(c): Khi bị bệnh nặng mới nghiên cứu đến Hộ Niệm, còn bình thường thì không cần 
lắm đâu.  

Đúng hay sai chư vị? – (Sai). Có nhiều người khi khuyên họ tu hành niệm Phật vãng 
sanh, thì họ nói rằng, tôi bây giờ còn đang sống, tại sao lại bắt niệm Phật để cầu vãng 
sanh? Khuyên họ nghiên cứu về Pháp Hộ-Niệm, thì họ nói tôi đang khỏe mạnh tại sao lại 
bắt tôi phải nghiên cứu đến chuyện chết làm chi? Chết sống là chuyện tự nhiên, chừng nào 
đến đó sẽ tính sau chứ… Rất nhiều người nghĩ như vậy. Xin chư vị nghĩ thử ý niệm đúng 
hay sai?  

Chết sống là chuyện tự nhiên, nên sống được ngày nào hay ngày đó để chờ chết… 
Đây là lý luận của người không biết đạo thoát ly sanh tử luân hồi. Đang sống an vui, tại 
sao lại tính chuyện vãng sanh… Đây là lời của người không biết gì về vãng sanh, cứ cho 
rằng vãng sanh là chết. 

Chắc mỗi chúng ta đều biết có nhiều người đang sống khỏe mạnh vô cùng, buổi 
sáng còn làm việc, buổi chiều vào bệnh viện nằm, buổi tối thì có tin chết rồi. Mạng sống 
đong đưa trong từng hơi thở. Nếu không biết đường vãng sanh thì cảnh chết đang chờ đợi 
từng người. Nghĩa là sao? Vãng sanh không phải là chết. Vãng sanh là từ bỏ cảnh chết, đi 
về cảnh vô sanh vô tử, hưởng đời an vui cực lạc, thành tựu đạo quả. 

Còn nói về chết là nói về cái xác thịt này một ngày nào đó nó sẽ tự rã ra, ta không 
còn điều khiển nó được nữa. Thực ra, từng ngày từng ngày biết bao nhiêu tế bào trong cơ 
thể này chúng không thèm theo mình nữa, chúng lặng lẽ bỏ ra đi. Ngược lại, có nhiều tế 
bào khác thương mình mà tìm tới. Sống trong cảnh vô thường này, chính mỗi người chúng 
ta đang bị chết đi sống lại trong từng tích tắc thời gian, chứ đâu phải chỉ có một lần cuối 
cùng khi cả khối thịt này nằm im bất động. Ngủ một đêm tới sáng thức dậy, chúng ta phải 
đánh răng súc miệng thật kỹ mới làm việc được, vì nội trong vòng cái miệng nho nhỏ này 
mà có hàng triệu tế bào đã chết sình thối lên. Vậy thì cả cái thân xác này trong một ngày 
đêm ít ra cũng có đến hàng tỷ tế bào bị hủy hoại sình thối mà chúng ta không hay. Đúng là 
xác thân bất tịnh!... 

Hiểu được sự thực này giúp cho chúng ta mạnh dạn buông tình chấp xuống. Vạn vật 
sinh trưởng dị diệt đổi thay vô thường, chớ nên tham chấp vào đây mà chịu nạn. Thân xác 
cũng chỉ là chúng duyên hợp lại mà sanh ra, khi thuận duyên thì khởi đầu nhỏ xíu như cái 
trứng, từ đó phát triển lần lên, vài ba kg, vài chục kg, 50kg… có khi tới cả 100kg. Khi 
nghịch duyên thì nó xẹp xuống, thân xác ốm tong chỉ còn lại da bọc xương, rồi sau cùng 
nó tan rã theo vô thường. 

Sự thực chỉ là vậy thôi, chứ có gì hơn đâu. Thấy rõ sự vô thường giả tạm này rồi, 
chúng ta hãy quyết lòng niệm Phật vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, chứng Vô-Sanh Pháp 
Nhẫn, một đời thành Phật nhé. 

A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 142) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 



200 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Câu 30: Người bệnh rất cần nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm, tại sao vậy? 

Là người đang bệnh, biết mình bị bệnh rồi thì phải mau mau nghiên cứu Pháp Hộ-
Niệm. Một lần nghiên cứu mở ra một chân trời mới. Một lần nghiên cứu mở ra một sự ngộ 
mới. Nhờ cái ngộ mới này mà phát hiện điều sơ suất cũ, giúp chúng ta tu tập chính xác 
hơn để được thoát nạn. Xin nhớ cho, chính mỗi người chúng ta phải ngộ ra để thực hiện 
lấy con đường vãng sanh. Ban hộ niệm chỉ có nhiệm vụ hướng dẫn, nhắc nhở, giúp đỡ cho 
chúng ta cách len lỏi qua khỏi những cạm bẫy. Người ta chỉ hướng dẫn, chính mình phải 
tự đi, phải tự thực hiện lấy.  

Pháp Hộ-Niệm thực sự đã giúp cho nhiều người giải thoát cảnh sanh tử luân hồi rõ 
rệt, vững vàng, đã có sự chứng minh rất cụ thể. Sự thật hiển nhiên này giúp cho chúng ta 
càng ngày càng vững tâm tin tưởng con đường chúng ta đang đi là chính xác, thiết thực, cụ 
thể cứu ta cứu người.  

Tại sao người bệnh rất cần nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm? 

(a): Vì để biết rõ những gì cần làm để chính mình thực hiện mà đi vãng sanh. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Chờ cho ban hộ niệm tới khai thị, nhắc lên nhắc 
xuống mới biết đường đi thì cũng hơi yếu rồi đó nhé. Giả sử như lúc đó mình còn chút ít 
sáng suốt để nghe lời ban hộ niệm thì đỡ được phần nào, còn nếu lúc đó không sáng suốt 
nữa thì làm sao đây? Bị mê man bất tỉnh rồi thì làm sao đây? Gia đình con cái không biết 
đạo gây chướng ngại đủ điều thì làm sao đây? Bị nhức đầu, chóng mặt đến nỗi mở mắt 
không lên thì làm sao đây? Chư vị ơi!... Khó khăn vô cùng, không đơn giản đâu!  

Như vậy, muốn niệm Phật cầu vãng sanh được trong lúc xả bỏ báo thân mình phải lo 
chuẩn bị trước. Chuẩn bị những gì cần làm, bỏ trước những gì cần bỏ. Nếu nắm vững Pháp 
Hộ-Niệm chúng ta biết rõ những điều này mà có thể hoàn thành con đường giải thoát đấy. 
Cố gắng lên chư vị ơi!... Vì huệ mệnh ngàn đời ngàn kiếp của chính mình mà cố gắng lên. 
Tất cả những lời lẽ trong tập sách này Diệu Âm chỉ làm công việc kết tập những lời của 
chư Tổ dạy, những ý trong kinh Phật dạy, cộng thêm những vấn đề thực tế đã từng xảy ra 
ở các nơi, rồi đem ra phân tích để cùng nhau giải quyết thôi, chứ không phải Diệu Âm tự 
sáng chế ra đâu.  

Khi nghiên cứu kỹ Pháp Hộ-Niệm rồi, thì từng điểm, từng điểm chúng ta có thể thấy 
rõ và có thể giải quyết được. Pháp Hộ-Niệm rất cụ thể, chứ không có gì gọi là mông lung 
cả. Có biết mới thực hiện được sự vãng sanh trong một đời này, không biết thì sự vãng 
sanh chỉ có trong ý niệm, chứ thực tế thì khó thấy được vậy.  

Trong mỗi câu nêu ra ở đây đều hàm chứa cả Lý và Sự. Lý là tâm nguyện muốn vãng 
sanh. Sự là chúng ta phải đặt chân vào đất Tây-Phương Cực-Lạc mới được. Lý thì chúng 



201 

 

ta muốn vãng sanh Tịnh-Độ, mà Sự thì đời đời kiếp kiếp chúng ta vẫn phải bị kẹt lại ở 
cảnh Ta-Bà khổ nạn này. Vậy thì, chỉ biết nói Lý không thể thành hiện thực.  

Cho nên, hiểu thấu là nói về Lý, hành đúng là nói về Sự. Lý-Sự phải viên dung mới 
viên thành Phật đạo. Nếu chỉ nói Lý suông, thì không cách nào có thể cứu được một người 
thoát vòng khổ nạn. Một người đang bị kẹt trong một khối nghiệp nặng nề, chẳng khác gì 
như đang bị kẹt dưới lớp lớp gạch đá sau cơn động đất. Một nạn nhân nằm dưới đống gạch 
đá mà cứ nói Lý thì chết rồi chư vị ơi!... Người ở trên mà cứ nói Lý thì cũng chẳng cứu 
giúp được ai. Muốn thoát nạn thì nạn nhân phải gào lên kêu cứu. Người ở trên nghe tiếng 
kêu phải tận sức bới đống gạch đá ra. Người bệnh phải có tâm cầu cứu mới có cơ hội thoát 
nạn. Người hộ niệm phải có tâm cứu độ thì mới có thể cứu được nhau. 

(b): Biết rõ những cạm bẫy mà chính ta có thể mắc phải để tránh trước. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Bây giờ tránh trước không được thì lúc đó vẫn phải 
tránh. Nhưng tránh trước được bây giờ thì an ổn hơn, giải quyết trước được một số cạm 
bẫy thì sẽ nhẹ nhàng hơn. Nhưng như vậy đã hết chưa? Chưa hết đâu chư vị ơi! Cạm bẫy 
nhiều quá, đa dạng, đa hình. Rất nhiều thứ cạm bẫy chúng ta chưa hề biết qua, chưa hề 
nghĩ đến, thì làm sao tránh được.  

Xin nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm đi, bắt đầu chúng ta có thể phát hiện ra một số cạm 
bẫy căn bản để tránh trước, tránh được cái nào hay cái đó, rồi từ từ chúng ta sẽ biết thêm 
những cạm bẫy tế vi hơn, tất cả đều trở thành cái vốn kiến thức quý báu cho chúng ta thoát 
nạn. Có nhiều người thường nghĩ rằng mình có thể tự lực vượt qua mọi chướng nạn để 
hoàn thành đạo nghiệp, nhưng không ngờ khi đối diện với sự thực rồi thì chướng nạn trùng 
trùng, cạm bẫy quá nhiều, vừa tránh nạn này liền bị vướng vào nạn khác. Ách nạn dồn dập 
khiến cho tâm hồn tán loạn, lại ở trong tư thế cô đơn, quạnh quẽ, một thân một mình tứ bề 
thọ địch… Thôi chịu thua rồi, còn hy vọng gì để thành tựu đây?  

Như vậy, có cách nào giải quyết không? Có!... Nhất định có. Có cách giải quyết mới 
có người vãng sanh chứ, nếu không giải quyết được ách nạn thì làm sao có người vãng 
sanh. Cách giải quyết ở đâu? Xin thưa, ở trong Pháp Hộ-Niệm. Hãy nghiên cứu đi rồi sẽ 
thấy nhé chư vị. Diệu Âm xin thành thật nói tất cả những gì Diệu Âm biết, biết tới đâu nói 
tới đó, tất cả đều nói hết ra đây cho chúng ta cùng hiểu, không có một chút nào gọi là úp 
mở đâu.  

Rất nhiều cạm bẫy đang chờ chúng ta đó. Cạm bẫy ở đâu đây? Thưa chư vị, ở ngay 
trước mặt, ở sát bên cạnh. Người đi dưới đất thì cạm bẫy ở dưới đất, không ai lại đem cạm 
bẫy đặt trên mây để bẫy người dưới đất đâu. Người đang đi đường hướng Đông thì lo 
tránh cạm bẫy chướng nạn trên đường hướng Đông, cớ chi phải lo ngại đến đường hướng 
Tây. Việc tu hành cần nên cụ thể, thiết thực, hãy tìm cách phát hiện những sơ suất của 
chính mình để tu sửa. Mỗi căn cơ có mỗi vướng mắc riêng. Căn cơ cao thượng có những 
vướng mắc riêng của căn cơ cao thượng. Căn cơ thấp có những vướng mắc của căn cơ 
thấp. Chúng ta phải đặt đúng vào trình độ căn cơ của mỗi người mới cứu được. Những 
cạm bẫy của người phàm phu rất cụ thể, gần gũi. Những ý nghĩ, thói quen, tập khí, sinh 
hoạt hằng ngày coi chừng chứa đầy sự sơ suất. Còn ghét người này, chê người nọ: Sơ 
suất!... Thấy mình tu giỏi rồi: Sơ suất!... Ưa nói đến lỗi người: Sơ suất!... Thích nói cao 
nói diệu: Sơ suất!... Quá nhiều sự sơ suất sẵn sàng bẫy mình kẹt lại trong cảnh khổ đau. 

Ấn Tổ dạy, thuyết kinh giảng đạo phải hợp với căn cơ mới sanh diệu dụng. Ngài 
Tịnh-Không dạy, trị bệnh phải dùng đúng thuốc, không thể tự chọn thuốc theo ý mình. Tu 
học pháp của Phật cũng phải như vậy. Phật dạy, phàm phu phải cẩn thận trạch pháp để tu 
tập mới có thể thành tựu. Đụng đâu tu đó là sơ suất! Có trạch pháp, nhưng chính mình tự 
chọn lấy pháp tu cũng là điều sơ suất, ví dụ như vào tiệm thuốc, không phải cứ thích thuốc 



202 

 

nào thì mua về uống là tốt đâu. Đụng đâu uống đó, nếu bị hại thì không thể đổ lỗi cho 
thuốc được đâu nhé. Học Phật chúng ta phải nghe lời Phật dạy. Phật dạy thời mạt pháp 
niệm Phật mới thành tựu, chúng ta chọn Pháp Niệm Phật là theo đúng theo lời Phật dạy 
rồi. Còn Pháp Hộ-Niệm này là tờ giấy hướng dẫn cho chúng ta uống đúng thuốc, dùng 
đúng liều, trị đúng bệnh vậy.  

Trong kinh Phật có nói rất nhiều về Hộ Niệm. Ví dụ, chính Đức Thế-Tôn đã hộ niệm 
cho hoàng hậu Vi-Đề-Hy, chính Đức Thế-Tôn khai thị, hướng dẫn cho hoàng hậu Vi-Đề-
Hy. Hoàng hậu Vi-Đề-Hy chọn cảnh Tây-Phương Cực-Lạc. Chính hoàng hậu Vi-Đề-Hy 
phải làm những điều Phật dạy để được vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc. Nếu hoàng hậu 
không làm, thì Đức Thế-Tôn cũng không cứu được vậy. Đây là một huyền ký về Hộ Niệm 
trong kinh, chúng ta cần nhớ.  

Tóm lại, tự mỗi chúng ta phải thực hiện con đường vãng sanh. Phật chỉ đường dẫn 
lối, chúng sanh phải tự đi lấy. Tương tự, ban hộ niệm chỉ giữ nhiệm vụ khai thị, hướng 
dẫn, nhắc nhở… người bệnh phải lắng nghe, phải làm cho đúng mới được vãng sanh. Hộ 
Niệm là một pháp tu. Nếu người bệnh không làm theo, thì đành chịu thua vậy thôi. 

(c): Biết rõ những sơ suất mà người khi lâm chung thường xuyên phạm đến để lo tu 
sửa ngay từ bây giờ. 

Đúng không chư vị? – (Đúng). Tại sao phải lo sửa ngay từ bây giờ? Tu là sửa, hành 
là hành động sai trái. Hộ Niệm là một pháp tu, phải sửa ngay từ bây giờ. Những hành 
động, ý tưởng nào sai lệch với con đường về Tây-Phương Cực-Lạc thì phải sửa ngay từ 
bây giờ, chứ không phải đợi đến lúc lâm chung mới tu sửa. Một người muốn được vãng 
sanh, điều kiện đầu tiên là khi lâm chung cần phải tỉnh táo. Chư vị hãy nghiên cứu khắp cả 
Đông, Tây, Nam, Bắc đi để xem có mấy ai được tỉnh táo khi xả bỏ báo thân? Khó lắm mới 
có đấy!... Rồi trong những người hiếm hoi được tỉnh táo đó, tìm hiểu xem họ tỉnh táo cách 
nào đây? Phải chăng, tỉnh trong mê chứ đâu phải tỉnh trong tỉnh. Tỉnh trong mê là dù 
không bị mê man bất tỉnh, nhưng không biết đường nào để đi, tức là vẫn đang mê thôi!... 
Trùng trùng ách nạn đang chờ đợi để nhận lãnh.  

Như vậy, làm sao có thể đưa một người vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc? Khó 
lắm đấy, không phải đơn giản đâu. Ấy thế, Hộ Niệm đã thực sự giúp cho nhiều người vãng 
sanh về Tây-Phương Cực-Lạc rồi. Cứu được một người vãng sanh là giúp cho họ vượt qua 
trùng trùng ách nạn để sau cùng được thành tựu. Nếu không được hộ niệm, họ sẽ bị nạn 
trùng trùng để tiếp tục đi theo trùng trùng những cảnh giới khổ đau trong tương lai. Công 
đức này lớn lắm đấy. Chính vì vậy, ngài Tịnh-Không nói, không có một công đức nào có 
thể sánh bằng công đức hộ niệm giúp cho một người vãng sanh.  

Chư Phật trong mười phương pháp giới muốn cứu chúng sanh vãng sanh về Tây-
Phương Cực-Lạc, các Ngài cũng phải khuyên giải đến đắng mồm đắng miệng, nói mãi nói 
mãi cho đến khi nào chúng sanh ngộ nhập được đường đạo mà đi. Nếu chúng sanh ngang 
ngạnh cang cường không chịu giác ngộ, thì Phật cũng đành chịu thua. Chúng ta nếu muốn 
thoát nạn, thì phải tiếp nhận lời giáo huấn của Phật, tự mình phải đi cho đúng. Tham, sân, 
si, mạn, nghi, ác kiến, nhất định phải tìm cách giảm đi, bỏ đi. Chí thành chí kính, khiêm 
cung từ ái phải phát triển lên. Tổ Ấn-Quang dạy, chí thành chí kính là đạo nhiệm mầu giúp 
chúng ta thành tựu. Thân phận phàm phu mà nghĩ rằng tự mình có thể vượt qua ách nạn để 
thành tựu đạo quả thì thật là oan uổng, không thượng mạn thì cũng sơ ý. Một triệu người 
khó tìm ra một người thành công. 

Nghiên cứu Pháp Hộ-Niệm giúp chúng ta biết được những sơ suất mà tránh. Ví dụ, 
người đời thường sợ chết. Sợ chết là một sơ suất. Chúng ta là người biết đạo rồi thì không 
còn sợ chết nữa nhé. Không sợ chết là tự tại trước cảnh chết. Người còn sợ chết, thì không 



203 

 

thể nào được tự tại trước cảnh chết. Từ đó mà cuối đời ngày đêm sợ sệt, lo âu, sầu bi... 
Tâm hồn bị hỗn loạn, khủng hoảng… thì làm sao thoát nạn được?  

Sơ suất, quá sơ suất!... Chúng sanh có quá nhiều sơ suất!... Nhiều người đầu tóc đã 
bạc phơ rồi, đã chứng kiến qua quá nhiều cảnh sanh-già-bệnh-chết rồi mà vẫn chưa chịu 
giác ngộ để lo tu hành. Một sợi tóc bạc hiện ra chẳng khác gì là một lá thư cảnh cáo của 
Diêm Vương. Một cơn nhức đầu chóng mặt là một lá thư khác của Diêm Vương. Trùng 
trùng những chướng nạn có trùng trùng những lá thư của Diêm Vương gửi tới cảnh cáo, 
bảo chúng ta phải lo mau mau niệm Phật cầu vãng sanh để kịp thời thoát nạn mà chúng ta 
không hay biết.  

Những người sợ chết, sợ bệnh là một sơ suất rất nặng, làm cho họ mãi mãi bị kẹt 
trong vòng sanh tử không thoát nạn được. Chư Tổ dạy, một người mà còn sợ chết, dẫu cho 
được hàng ngàn người tới hộ niệm thì người đó cũng không thể thoát nạn. Nói mạnh hơn, 
chư Phật mười phương muốn cứu người này cũng không cứu được. Nhân quả của mỗi 
người, tự mình phải lo giải quyết lấy. Chư Phật không thể phá vỡ định luật nhân quả này. 
Chư Phật chỉ thuyết kinh giảng đạo, dẫn đường đưa lối, tự cá nhân mỗi người phải biết y 
giáo phụng hành để thực hiện con đường giải thoát. Phật dạy: “Nhất thiết duy tâm tạo”, tất 
cả đều do chính cái tâm nguyện của mình thực hiện lấy vậy.  

Cho nên, khi nói về đạo lý duy tâm này, Diệu Âm thường tích cực động viên chư vị 
hãy giữ tinh thần mạnh mẽ lên, tâm lực mạnh mẽ lên, nguyện lực vãng sanh mạnh mẽ lên 
thì một báo thân này chúng ta sẽ theo nguyện lực mà vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc. 
Đừng nên bi quan yếm thế. Đừng nên sơ ý làm cho tâm lực chìm xuống mà nghiệp lực 
thừa dịp bừng lên làm chủ lôi ta theo đường khổ nạn. Nghiệp có sức mạnh của nghiệp lực. 
Tâm có sức mạnh của tâm lực. Tâm lực yếu thì chư vị đành phải theo nghiệp thọ báo. Tâm 
lực mạnh lên thì nghiệp chướng sẽ chào thua, chìm xuống nằm im lìm như một cái nền để 
chúng ta bước lên đi về Tây-Phương Cực-Lạc. 

Trong giáo lý Phật Giáo, Pháp Niệm Phật nói đến danh từ “Đới Nghiệp Vãng Sanh”. 
“Đới Nghiệp Vãng Sanh” có 4 chữ thôi, nhưng đạo lý vô cùng thậm thâm vi diệu, dầu có 
nói đến một năm cũng khó được trọn ý. Ở đây chúng ta xin được tóm tắt rằng: Tâm lực và 
nghiệp lực đều có sức mạnh bất khả tư nghì, nhưng có chỗ rất khác nhau. Tâm lực có chủ 
tể, có tự tánh, tự mình có thể quyết định lấy. Nghiệp lực thuộc về pháp duyên khởi, không 
có tự tánh, dù tác hại của nó vô cùng nguy hiểm, có thể khiến cho mình bị tan xương nát 
thịt, làm cho chúng sanh bị nạn tai vô cùng khổ đau, nhưng chính nó không thể tự quyết 
định, mà phải cần có cái duyên đến mới có thể phát tác được. 

Nếu hiểu rõ được lý đạo này, xin chư vị hãy mạnh dạn dùng tâm lực này để đi về 
Tây-Phương Cực-Lạc. Nhất định đừng đầu hàng nghiệp lực, đừng chạy theo nghiệp lực, 
đừng quá sợ sệt nghiệp lực nữa. Tâm lực mạnh sẽ thắng nghiệp lực. Hãy quyết lòng nuôi 
dưỡng tâm lực mạnh mẽ lên để đè bẹp nghiệp lực xuống. Trong Pháp Niệm Phật, Phật dạy 
chúng ta phải nguyện vãng sanh tha thiết để được vãng sanh. Đi về Tây-Phương Cực-Lạc 
là chúng ta “Tùng Nguyện Vãng Sanh”, chứ không phải “Tùng Nghiệp Thọ Báo”. Xin nhớ 
thật rõ điểm này nhé.  

Cho nên, tông chỉ của Pháp Niệm Phật nói rất rõ ràng, quy tụ lại chỉ có ba điểm: Tín-
Nguyện-Hạnh. Vững vàng tin tưởng, tha thiết nguyện vãng sanh và chí thành niệm A-Di-
Đà Phật. Có vững tin, có thiết nguyện thì tự nhiên sẽ chuyên nhất niệm Phật. Chính vì thế, 
nhiều vị Tổ chỉ nhấn mạnh đến hai điểm Tín và Nguyện. Được hai điểm này là khởi điểm 
giúp cho chư vị có cơ hội vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc thành đạo.  



204 

 

Hôm nay thời gian đã hết, ý nói chưa viên mãn, nhưng đành phải tạm ngừng tại đây. 
Xin chư vị hãy cố gắng nghiên cứu thêm, hy vọng sẽ phát hiện nhiều lý đạo vi diệu, bất 
khả tư nghì!  

A-Di-Đà Phật. 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 143) 
 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Câu 31: Ấn Quang Tổ Sư khai thị rằng: “Một đạo tràng nào giúp được một 
người vãng sanh mới được gọi là đạo tràng thành tựu, chứ không phải là nơi gieo 
duyên cho hàng vạn người tới lui tu tập”. Theo lời khai thị này thì có ý nghĩa gì đây?  

Bạch với chư vị, lời khai thị này làm cho Diệu Âm vô cùng tâm đắc. “Một đạo tràng 
giúp được một người vãng sanh mới là một đạo tràng thành tựu, chứ không phải là một 
nơi có hàng ngàn, hàng vạn người tới lui tu tập”. Lời dạy này của Ấn Tổ thấm thía vô 
cùng!  

Trong gần cả cuộc đời, suốt 50 năm Diệu Âm chạy xuôi chạy ngược, bon chen theo 
danh lợi, thị phi đủ điều… Đến khi nhìn lại thì thấy mình không còn trẻ trung nữa, mắt 
phải đeo kiếng, tai yếu đi, tay chân không còn mạnh mẽ như xưa, mới ngộ ra một sự 
thật… À!... Mình sắp sửa tàn một cuộc đời rồi. Bao nhiêu năm tháng qua cố chạy theo 
danh vọng, tiền tài, đấu tranh đủ điều… đến lúc cuối đời bỗng giựt mình tự hỏi, mình 
hưởng được cái gì đây?  

Diệu Âm này hình như cũng có cái mộng ý muốn tìm nơi nào đó để tu hành, nhưng 
suốt những năm tháng qua vẫn cảm thấy ưu tư, phân vân mãi. Tại sao như vậy? Tại vì nhìn 
thấy có nhiều người tu hành, nhưng tìm chưa ra một người nào thật sự được giải thoát, liệu 
mình tham gia vào có được thành tựu gì không? Mình cũng thường tới chùa tụng kinh, 
nhưng thực sự tụng kinh cũng không hiểu được gì. Không ai giải thích cho mình hiểu… 
Mình cũng tới chùa để niệm Phật, nhưng niệm Phật để làm chi? Không ai chỉ rõ đường 
đi… Tu học Phật Giáo chẳng lẽ chỉ là những hình thức tán tụng, lễ bái, cầu xin, làm 
phước?... Đây là những điều thực tế chính Diệu Âm từng trải nghiệm qua. Thành ra càng 
tìm hiểu càng thất vọng, càng lâm vào ngõ cụt!...  



205 

 

Rõ ràng, một người muốn tu hành mà không biết làm sao để tu. Một người muốn tu 
hành mà không biết đâu là chánh đạo để nương tựa. Thời này đã lún sâu vào mạt pháp của 
Phật rồi, pháp nhược ma cường, vàng thau lẫn lộn. Thật không dễ gì gặp được chánh đạo 
để có cơ duyên thành tựu sự giải thoát.  

Hôm nay chư vị đang ngồi đây bàn luận con đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, 
xin đừng nghĩ rằng đây là chuyện tầm thường, rẻ tiền nhé. Cơ duyên này quý giá vô biên, 
hy hữu trong vô lượng kiếp đấy. Đã gặp Pháp Niệm Phật một đời vãng sanh thành tựu đạo 
quả, thì hãy đi thẳng đường thành Phật, xin đừng đi lòng vòng để cầu xin chút ít phước lộc 
gì đó, rồi chờ đời sau tiếp tục tu. Không dễ như vậy đâu. Phật không dạy như vậy. Thời 
mạt pháp một đời sẽ khổ hơn một đời, một thập niên sẽ khổ hơn một thập niên, đừng nghĩ 
rằng 20 năm sau, 30 năm sau Phật pháp sẽ hưng thịnh hơn bây giờ nhé. Giáo lý của Phật là 
nhằm cứu chúng sanh ly khổ đắc lạc. Ly khổ là thoát ly sanh tử luân hồi. Đắc lạc là thành 
tựu đạo quả. Phật không khuyên chúng sanh ở lại trong cảnh luân hồi này để tu tiếp đâu. 

Trở lại lời khai thị của Ấn-Quang Đại Sư, Ngài nhắc nhở chúng ta điều gì đây? Mỗi 
lần nghe đến lời khai thị này, nhiều khi Diệu Âm cảm thấy thấm thía đến rơi nước mắt 
đấy. 

(a): Một đạo tràng đông người thì không thể thành tựu được. 

Đúng hay sai chư vị? – (Sai). Hiểu như vậy là sai. Ấn Tổ nói, đạo tràng nào giúp cho 
một người vãng sanh thì mới gọi là đạo tràng thành tựu, chứ không phải là nơi gieo duyên 
cho hàng vạn người tới lui tu tập. Khai thị này hoàn toàn không có ý nào nói rằng, một đạo 
tràng đông người thì không thể thành tựu. Chúng ta cần phải nhận thức cẩn thận, không 
nên sơ ý làm cho ý nghĩa lời khai thị của Ngài bị lệch lạc. Như vậy, một đạo tràng nào 
thực hiện đúng chánh pháp của Phật, nếu càng có nhiều người tới lui tu tập thì đạo tràng 
đó càng có nhiều người được thành tựu, chứ sao lại cho rằng, một đạo tràng nhiều người 
thì không được thành tựu.  

Ấn Tổ dạy, muốn cứu một người đạo tràng phải đi đúng đường đạo, phải thực hiện 
đúng chánh pháp. Nếu hướng dẫn không đúng chánh pháp, thì dẫu có nhiều người tới lui 
tu tập cũng không thể nào tìm ra một người được thành tựu. Cho nên thường thường chư 
Tổ khi ngộ đạo rồi, các Ngài luôn luôn chú trọng đến đường hướng tu hành chánh pháp, 
chứ không phải bỏ công sức ra xây dựng những ngôi đạo tràng đồ sộ nguy nga. Một ngôi 
đạo tràng đồ sộ mà có những vị cao tăng chân chánh tu hành hướng dẫn đúng đạo thì nơi 
đó cứu độ rất nhiều người, công đức vô lượng vô biên. Ngược lại, một đạo tràng dù đồ sộ 
nguy nga mà không hành theo chánh pháp, thì càng có nhiều người tới lui chừng nào, càng 
thêm nhiều người bị khổ nạn chừng đó.  

“Hữu tràng vô đạo, bất khả hưng giáo”. Xây dựng đạo tràng mà không tu theo chánh 
pháp, chỉ làm cho Phật Giáo suy đồi chứ không phải hưng thịnh đâu. Chỉ có chánh đạo 
mới giúp được người thành tựu đạo quả. Có người thành tựu đạo quả thì nơi đó mới có 
chánh đạo. Không có chánh đạo, thì dù cho có hàng vạn người tới lui tu tập cũng chỉ dìu 
dắt nhau chạy theo những con đường sai lầm để chịu đọa lạc. Ý Ngài nói lên điều này, chứ 
không phải chống đối những đạo tràng đông người đâu nhé.  

Vậy thì, xin chư vị phải quyết tâm hành đúng chánh pháp mới có thể tự độ và độ 
được chúng sanh. Phật pháp chú trọng sự thành tựu đạo quả, chứ không nhắm tới sự thịnh 
vượng về vật chất. Ngài Ấn-Quang thích lặng lẽ tu hành, Ngài không chủ trương thành lập 
những đạo tràng lớn lao, tốn kém. Khi gặp được lời khai thị này, Diệu Âm cảm thấy vô 
cùng tâm đắc. Chính vì thế, những video, đài, sách… từ những tọa đàm về Hộ Niệm mà 
chư vị làm ra để cúng dường cho đại chúng là điều tốt. Xin thành tâm tán thán công đức. 



206 

 

Nhưng còn riêng Diệu Âm vẫn chỉ muốn lặng lẽ, âm thầm, lủi thủi làm, gặp duyên nào 
làm theo duyên đó, cầu mong cho nhiều người được lợi lạc, chứ không dám khoe trương. 

Khi gặp người nào có duyên, Diệu Âm thành tâm khuyên rằng, tu hành cần phải tu 
cho đúng, phải tu cho chánh, phải tu cho thẳng, đừng nên tu xéo xéo. Tu xéo xéo Phật gọi 
là “Tà Định”. Gặp đâu tu đó, cái gì cũng tu, tu nhiều thứ quá Phật gọi là “Bất Định”. Tu 
cho thẳng, tu cho chánh, tu cho tắt, Phật gọi là “Chánh Định”. Ba danh tự này Phật nói 
trong kinh Vô-Lượng-Thọ. Kinh Vô-Lượng-Thọ Phật khuyên tất cả chúng sanh niệm Phật 
cầu vãng sanh Tịnh-Độ. Trong đó: 

“Chánh Định” là chỉ cho người quyết lòng niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tây-Phương 
Cực-Lạc. Người nào thực hiện như vậy thì tu đúng giáo nghĩa của kinh Vô-Lượng-Thọ: 
“Nhất hướng chuyên niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh Tịnh-Độ”.  

“Tà Định” trong kinh Vô-Lượng-Thọ không phải là tà ma ngoại đạo, mà chỉ cho 
người tu hành không đi thẳng, không đi trực, không đi chánh, mà đi xéo xéo. Ví dụ từ đây 
đi tới hình A-Di-Đà Phật đó, chư vị hãy vẽ thẳng một đường đi tới thì sẽ gặp hình Phật. 
Nếu đi lệch ra một góc, thì càng đi càng xa ra, tiếp tục đi mãi không biết sẽ về đâu. Đi như 
vậy là đi xéo, Phật gọi là “Tà Định”.  

“Bất Định” là gặp đâu tu đó. Đối với một phàm phu hạ căn, Phật dạy hãy niệm Phật 
cầu về Tây-Phương Cực-Lạc thì có thể thành tựu trong một đời này. Ta là phàm phu mà 
lại nghiên cứu hết pháp này đến pháp khác, tu hết pháp nọ đến pháp kia. Tu quá nhiều, tu 
quá tạp, tu quá đa thì khó có thể thành tựu được gì. Tham ăn thì nhai không kỹ, hậu quả 
khó tránh khỏi bị sình bụng trúng thực là như vậy đấy.  

Thường thường người tu hành thời nay không có chánh định, thích tu đủ thứ, chẳng 
khác gì như người quá tham ăn mà bị trúng thực. Ngài Ngẫu-Ích Đại Sư nói, cái tội nghiệp 
nhất của chúng sanh trong thời này là tham pháp. Thấy người ta tu Thiền, mình cũng bắt 
chước ngồi Thiền, quán tưởng. Thấy người ta cầm bình bát, mình cũng bắt chước cầm 
bình bát tu khổ hạnh. Thấy người ta tụng Chú mình cũng tụng Chú. Thấy người ta tu 
phước, mình cũng tu phước… nói chung tu nhiều thứ quá. Ngài nói, sự sự không xong, 
việc việc không thành, đây là điều đáng thương nhất của chúng sanh trong thời mạt pháp 
này! 

Mỗi Tổ để lại một câu, suy cho cùng ra, lời thì khác mà ý thì chẳng khác nhau. Tổ 
Liên-Trì thì nói, ba tạng mười hai bộ, ai muốn ngộ cứ ngộ. 84 ngàn hạnh, ai muốn hành cứ 
hành. Riêng Ngài chỉ giữ câu A-Di-Đà Phật, niệm từ sáng đến chiều. 12 bộ giáo là chỉ cho 
toàn bộ những giáo nghĩa của Đức Thế-Tôn thuyết giảng trong 49 năm, kinh pháp của 
Phật không được ngăn cấm người ta đọc tụng. 84 ngàn hạnh là 84 ngàn pháp môn tu tập, 
pháp nào cũng vi diệu, đừng nên cản trở người hành trì. Còn Ngài chỉ niệm một câu A-Di-
Đà Phật, hiện đời Ngài được tôn xưng làm Tổ Sư, đời sau Ngài về Tây-Phương Cực-Lạc 
thành Phật. 

Một là tất cả, tất cả là một. Một pháp mà thành tựu thì tất cả pháp được thành tựu. 
Ngài Liên Trì chỉ một lòng niệm Phật, không biết về chuyện cầu mưa giải hạn, nhưng khi 
gặp năm hạn hán kéo dài, đại chúng đến thỉnh cầu, Ngài chỉ một lòng thành tâm gõ mõ 
niệm Phật mà đi tới đâu mưa rơi tới đó. 

Rõ ràng, một pháp mà thành tựu, thì tất cả các pháp đều được thành tựu. Ngay như 
pháp cầu mưa vốn không có trong Phật pháp, mà Ngài niệm Phật cũng được cảm ứng đến 
trời mưa. Đây là sự chứng minh khá rõ ràng, một là tất cả, tất cả là một vậy.  

Vô lượng pháp môn của Phật truyền lại để cho chúng ta tu hành thành đạo. Tự lực tu 
chứng để minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Tụng Chú phá nghiệp, khi nghiệp sạch 



207 

 

tình không cũng có thể vượt qua tam giới thoát vòng sanh tử luân hồi. Niệm Phật vãng 
sanh về Tây-Phương Cực-Lạc, vãng sanh thì một đời thành Phật. Rõ ràng tất cả các pháp 
đều bao dung với nhau, đều nhằm một mục đích cứu độ chúng sanh. Tuy nhiên, mỗi pháp 
có mỗi phương tiện cứu độ khác nhau. Vậy thì, phương tiện nào gần gũi, dễ thực hiện, khế 
hợp với căn cơ, thích ứng với trình độ của chính mình thì hãy chọn lấy và vững lòng tu tập 
để thành tựu. Trong vô lượng pháp môn đó, Phật dạy, niệm Phật là pháp vi diệu nhất, khế 
hợp nhất, dễ thực hiện nhất để cứu độ chúng sanh trong thời mạt pháp này. Nay ta chuyên 
lòng niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh-Độ là đang thực hiện pháp “Chánh Định Tụ” của Phật 
dạy trong kinh Vô-Lượng-Thọ.  

Hiểu rõ đạo lý rồi, chư vị có vững tâm niệm câu A-Di-Đà Phật chưa? Đã thực sự đi 
đúng đường rồi, thì còn phân vân chao đảo nữa không? Có ai còn nghĩ rằng, mình chỉ 
niệm câu A-Di-Đà Phật là khinh thường hoặc bỏ mất những pháp môn khác không? 
Không được nghĩ sai lầm nữa nhé chư vị.  

Tất cả đều do Phật dạy. Đệ tử chúng ta quyết y giáo phụng hành. Phật dạy nhất 
hướng chuyên niệm A-DI-Đà Phật cầu sanh Tịnh-Độ, thì ta quyết giữ một câu A-Di-Đà 
Phật niệm tới cùng. Nếu niệm Phật mà chê bai những pháp môn khác thì phân biệt chấp 
trước, mang tội phỉ báng Phật pháp. Còn quyết lòng chuyên nhất niệm Phật để đi thẳng về 
Tây-Phương Cực-Lạc thì chúng ta đang trạch pháp tu hành, làm đúng lời Phật dạy, và là 
một học trò ngoan của đức Bổn Sư Thích-Ca Mâu-Ni Phật. Trong kinh Vô-Lượng-Thọ, 
Phật nói người nào một hướng chuyên nhất niệm A-Di-Đà Phật cầu sanh về cõi Tây-
Phương Cực-Lạc, thì Phật ấn chứng là đệ tử số một của Phật. Là đệ tử số một nên người 
niệm Phật được mười phương ba đời tất cả chư Phật cùng hộ niệm. Khi vãng sanh xong thì 
một đời bất thoái thành Phật, chúng ta sẽ gặp chư Phật trên mười phương pháp giới tại cõi 
Tây-Phương Cực-Lạc. Đúng không chư vị? Vững chưa?  

Có người lại nói rằng, nếu chỉ niệm một câu A-Di-Đà Phật, thì rừng kinh bể sách của 
Đức Thế-Tôn để lại phải đốt hết đi sao? Ồ, đừng sơ ý nói lời bất cẩn mà bị mang tội phỉ 
báng pháp Phật. Vô lượng pháp môn là từ Phật truyền lại. Tuyển chọn một pháp môn 
chuyên tâm tu học để dễ được thành tựu cũng do Phật dạy. Thành tựu Phật đạo, trở về 
Chơn-Tâm Tự-Tánh rồi thì chính trong Tự Tánh này đã có sẵn vô lượng pháp môn. Như 
vậy muốn học được vô lượng pháp môn thì bây giờ hãy nghe lời Phật dạy, thời mạt pháp 
hãy nương theo Pháp Niệm Phật để kịp thời vãng sanh về Tây-Phương Cực-Lạc trong một 
đời này. Hàng phàm phu trí mê nghiệp nặng mà lang thang bất định, thì vô lượng kiếp nữa 
vẫn còn là phàm phu trong vòng đọa lạc, làm sao có thể mơ đến ngày thành Phật? 

Tương tự như trong trường đời, hãy chọn hẳn một ngành mới dễ thành tựu. Học về y 
khoa cứ chuyên sâu về y khoa mà nghiên cứu thì sẽ trở thành vị bác sĩ tài ba, sự nghiệp lẫy 
lừng. Đang học y khoa mà lại nghiên cứu thêm về ngành luật, ngành xây dựng, ngành kiến 
trúc… học chi nhiều quá vậy? Kiến thức nhiều tưởng là hay, nhưng không ngờ, khi thi tốt 
nghiệp thì rớt ành ạch!...  

Đường nào phải đi một đường, môn nào phải chuyên một môn. Thành tựu môn nào 
cũng trở thành người hữu dụng. Còn đi lang thang, kiến thức giáp tạp, không chỗ nào ra 
chỗ nào, thì làm sao trở thành người hữu dụng trong xã hội đây?  

Pháp Môn Niệm Phật chú trọng vào Tín không nghi, Hạnh không tạp, Nguyện phải 
tha thiết. Nguyện là nguyện cầu vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc, đừng nay nguyện cái 
này, mai nguyện cái nọ. Tin thì phải tin cho vững, nghi ngờ đánh mất hướng về Tây-
Phương. Hạnh là niệm A-Di-Đà Phật phải chuyên nhất, tu giáp tạp nhiều thứ quá là bất 
định, sẽ trở thành đại kỵ cho đường vãng sanh. Ba điểm này phải giữ vững không gián 
đoạn. Gián đoạn không phải vì công việc làm ăn khiến mình không thể niệm Phật liên tục, 



208 

 

dù rằng không có cơ hội niệm Phật liên tục có ảnh hưởng đến công phu, nhưng điểm chính 
ở tại niềm tin không vững, chủ định không có. Tổ Sư Mộng-Đông luôn luôn cảnh cáo 
rằng, tất cả chướng ngại cho đường vãng sanh đều do tại niềm tin không vững. Tin không 
vững thì hạnh không chuyên: Bất-Định!... Tin không vững thì nguyện không thẳng: Tà 
Định!... Tin không vững thì không vướng vào Bất-Định cũng lạc vào Tà-Định, chứ khó 
giữ được Chánh-Định để được vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc vậy.  

A-Di-Đà Phật. 

 

 

 

Để Hiểu Thấu Hành Đúng Pháp Hộ-Niệm 

(Tọa đàm 144) 

 

Lão Cư Sĩ Diệu Âm Minh-Trị giảng lần thứ 2 

Tại Niệm Phật Đường A-Di-Đà Brisbane Úc Châu (2017-2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nam Mô A-Di-Đà Phật. 

Ấn-Quang Tổ Sư khai thị rằng: “Một đạo tràng nào giúp được một người vãng 

sanh mới được gọi là đạo tràng thành tựu, chứ không phải là nơi gieo duyên cho 

hàng vạn người tới lui tu tập”. Theo lời khai thị này thì có ý nghĩa gì đây?  

(b): Đaọ tràng đông người thì không phải là chánh pháp.   

Câu này có đúng không chư vi?̣ – (Sai). Nếu không cẩn thận chúng ta sẽ hiểu sai lời 
Tổ, làm oan cho chư Tổ. Tổ nói rằng, môṭ đaọ tràng chỉ cần cứu đươc̣ môṭ người vañg 

sanh, mới đươc̣ goị là môṭ đaọ tràng thành tưụ, chứ Ngài không nói đạo tràng đông người 

là sai chánh pháp. Chư Tổ luôn luôn chú trọng xây dựng về đường đaọ thật vững vàng. Có 

cách tu hành vững vàng, đúng chánh pháp mới cứu đươc̣ chúng sanh. Cứu đươc̣ môṭ 
người, thì người thứ hai sẽ được cứu. Sự cứu độ từ đó lan rộng dần như vết dầu loang, chứ 

không phải cứu độ chúng sanh là ngồi đây lý luận, rồi chờ đến một thời điểm đặc biệt nào 

đó sẽ độ một lần cả vô lượng vô biên chúng sanh. Đạo tràng đông người mà tu hành vững 
vàng, hướng dẫn đại chúng cụ thể, hợp căn cơ để được thành tựu nhiều, thì trở thành đại 
chánh pháp.  



209 

 

Như vậy, nếu phát tâm nguyện độ vô biên chúng sanh, thì hãy số gắng hướng dẫn 

những người có duyên với ta thực hiện cách tu hành cụ thể, hợp căn cơ, đúng chánh pháp, 

để họ có cơ hội thành tựu trong một đời tu hành. Nói cụ thể hơn, hộ niệm giúp một người 
được vãng sanh là giúp một phàm phu thành bậc Chánh Giác, công đức này vô lượng vô 

biên, không có gì sánh bằng. Cứu đô ̣môṭ người vãng sanh thì thân bằng quyến thuôc̣ của 

họ nhờ cái công đức này mà thoát vòng tam đồ ác đaọ, rõ ràng trước mắt đã có vô lươṇg 

vô biên chúng sanh hưởng được lợi lạc, rồi tương lai vị này thành Phật sẽ tiếp tục cứu độ 
vô lượng vô biên chúng sanh. Gần gũi hơn, một người vững Pháp Hộ-Niệm có thể hướng 

dẫn cho nhau tránh nhiều điều sơ suất, tránh sự vô ý tạo duyên cho người thân bi ̣ đoạ vào 

ba đường ác. Chỉ cần phổ biến được điều căn bản này thôi, vô hình chung người hộ niệm 
đã cứu rất nhiều người thoát cảnh điạ nguc̣, nga ̣qủy, súc sanh rồi. Thật sự, Pháp Hộ-Niệm 
này làm lợi lạc cho chúng sanh vô lượng vô biên.  

Nhất giả nhất thiết giả. Môṭ pháp là tất cả pháp, tất cả pháp đều dồn về môṭ pháp cho 

thật tinh thuần vậy. Ai muốn cứu giúp chúng sanh xin nhớ đến đạo lý này. Cho nên, tu 

pháp nào xin chư vị phải vững môṭ pháp. Tu hành cần chuyên nhất, phải điṇh cái tâm laị, 
đừng chao đảo nữa.  

Chúng ta cần phải điṇh tâm laị, đi cho đúng chánh pháp, thì chư Phâṭ mới cứu độ 

được. Tất cả đều do tâm tạo. Nếu đi không có đường, về không có đích, tu hành không có 
chánh định, tâm hồn cứ lang thang bất định, thì đến một lúc nào đó tự mình sẽ đánh mất cả 

chính mình, chẳng khác gì như một chiếc thuyền chơi vơi giữa đại dương mà không biết 
đang ở vi ̣trí nào, đang đi về đâu vậy…  

(c):  Ấn Quang Đại Sư nói, môṭ đaọ tràng nào giúp cho môṭ người vãng sanh mới là 

môṭ đaọ tràng thành tưụ. Câu này có nghiã là: Chỉ có hô ̣niêṃ vãng sanh là đúng chánh 
pháp.  

Đúng hay sai? – (Sai). Nếu chúng ta giảng nghiã như vâỵ làm cho Tổ bi ̣hàm oan nữa 

rồi. Chánh pháp của Phâṭ tới 84 ngàn pháp môn. Pháp nào cũng là chánh pháp, không 

được cố chấp. Nhưng xin nhớ cho, mỗi pháp có một cách cứu đô ̣riêng, mỗi pháp để đối tri ̣
một căn cơ. Ví dụ, môṭ pháp hướng dẫn cho người lười biếng giải đãi có thể vô ích đối với 

người siêng năng tinh tấn. Một pháp dạy cho người tiến sĩ sẽ vô ích đối với các em tiểu 

học. Phâṭ muốn cứu đô ̣chúng sanh cũng phải tùy cơ ứng thuyết, tùy bệnh cho thuốc. Môṭ 
môn thuốc dành cho người bệnh tim, không thể dùng để tri ̣ cho người bêṇh phổi 

được. Thầy thuốc phải bắt mạch xem bệnh trước khi cho toa, ta bị đau bụng phải dùng toa 
thuốc trị đau bụng, không có thể dùng thuốc của người bệnh tiểu đường được.  

Pháp Hộ-Niệm là chánh pháp, nhưng chỉ hướng dâñ cho người nào muốn vañg sanh 

về Tây-Phương Cưc̣-Lac̣. Còn rất nhiều chánh pháp khác, nhưng không phải đáp ứng nhu 

cầu vãng sanh thì làm sao ứng dụng cho người tu đường vãng sanh? Một người muốn tu 
theo Mâṭ Tông, thì Mật Tông cũng là chánh pháp. Nhưng pháp này dành cho người có tâm 

nguyện đời sau se ̃tái sanh làm người để tiếp tuc̣ hành đạo, giúp đời. Đây là hạnh nguyêṇ 

của hàng Bồ-Tát. Nếu chư vị thật sư ̣ là hàng Bồ-Tát, thươṇg căn, thươṇg trí tái lai thì có 

thể đi theo hạnh này. Còn xét kỹ lại, chính mình chỉ là phàm phu, ha ̣căn hạ trí mà không 
chịu niệm Phật để nương nhờ đại nguyện Di-Đà vãng sanh về Tịnh-Độ thành Bồ-Tát 
trước, lại muốn ở lại trong lục đạo luân hồi thì đành phải chịu khổ nạn vậy thôi.  



210 

 

Tất cả pháp môn của Phật đều có căn cơ để đối tri.̣ Nói về pháp Phật chúng ta cần nói 

cho rõ, giảng cho ky ̃vấn đề khế lý khế cơ, đừng để chúng sanh tiếp tục mơ hồ lầm lạc, cứ 
nghĩ rằng hễ tu hành theo pháp Phật là được, thật không đúng lắm đâu.  

Trị bệnh phải chọn đúng thuốc, không thể nào dùng toa thuốc của người khác mà trị 

cho mình đươc̣. Tu pháp Phật cũng vậy, có pháp môn Phâṭ daỵ cho hàng thươṇg căn thì để 
cho hàng thươṇg căn tu trì, taị sao hàng phàm phu lại dám học đòi theo hàng thươṇg căn? 

Có pháp Phâṭ daỵ hàng Bồ-Tát thì để cho Bồ-Tát tu, taị sao mình là phàm phu lại tu theo 

pháp dành cho Bồ Tát? Có pháp Phâṭ daỵ cho hàng phàm phu chúng sanh tu hành để một 

đời này có thể được thành tựu. Tại sao ta là phàm phu lại không chiụ tu theo pháp Phật dạy 
cho hàng phàm phu, mà cứ vọng tưởng, mông lung, vô định để đời đời kiếp chịu nạn? 

Pháp Hộ-Niệm hướng dẫn cho chúng ta hành đúng Pháp Niệm-Phật để vãng sanh, 
vãng sanh xong thì một đời thành Phật. Đây là pháp phàm thánh tề thâu, ba căn rộng độ. 

Phàm phu mà tu một đời thành Phật thì có pháp nào thù thắng hơn. Thật sự một Pháp Hộ-
Niệm này bao trùm pháp giới mà không hay.  

(d): Chính những ban hộ niệm giúp người vãng sanh đã có thành tưụ rất cu ̣thể trong 
thời này.  

Đúng không chư vi?̣ – (Đúng). Môṭ đaọ tràng thành tưụ là môṭ nơi cứu môṭ người 

vañg sanh Tây-Phương Cực-Lạc, thì không ngờ những ban hộ niệm chính ho ̣ đa ̃ cứu 1 

người, rồi tới 10 người, rồi tới 100 người, rồi tới hàng ngàn người vañg sanh Tây-Phương 

Cực-Lạc… Xin chư vi ̣nghĩ thử, có phải những ban hộ niệm chính là những đạo tràng đại 
thành tưụ không vậy? Ngài Ấn-Quang Tổ Sư dạy: “Nơi nào cứu đươc̣ 1 người vãng sanh 

là đaọ tràng thành tưụ”, thì chính những ban hộ niệm đã đáp ứng được lời khai thị này. 

Nhưng nên nhớ cho, không có ban hộ niệm nào bất chợt môṭ ngày đẹp trời nào đó tiễn đưa 
một lúc hàng trăm người vãng sanh đâu nhé. Rõ ràng đầu tiên ho ̣chỉ giúp cho 1 người thôi 

chứ. Nhưng giúp được 1 người vãng sanh là nhờ họ đã thực hiện chánh pháp một cách cụ 

thể, vững vàng mới cứu được, chắc rằng tương lai họ sẽ tiếp tục dùng pháp này giúp đến 
người thứ hai, người thứ ba…  

Như vâỵ từ 1 người đã biến thành nhiều người, nhiều người biến thành vô lượng vô 

biên chúng sanh được độ. Có nhiều vị nói rằng, đến nay hiêṇ tươṇg vãng sanh lưu lại 
tướng lành ở tại Viêṭ Nam nhiều đến nỗi không còn cách nào đếm đươc̣ nữa. Lời khai thị 

của Ấn Tổ, “Nơi nào cứu đươc̣ 1 người vãng sanh mới được gọi là đaọ tràng thành tưụ” 

thực sự quá sâu sắc. Mừng thay, Phật Pháp cứu độ vô lượng vô biên chúng sanh đã ứng 
nghiệm ngay từ Pháp Hộ-Niệm này. 

Môṭ là tất cả, tất cả là môṭ. Một pháp của Phật đều có thể ứng dụng để cứu độ chúng 

sanh. Nếu môṭ ban hộ niệm nào đó hộ niệm 10 năm mà không cứu đươc̣ môṭ người, thì xin 
hãy tự soi xét lại, nhất điṇh phải có điều sơ suất gì đây? Nếu môṭ nơi tu hành 50 năm mà 

không thấy được một hiện tươṇg thành tựu nào, thì xin hãy xem xét laị việc tu tập có thực 

sự đúng chánh pháp không? Nếu đúng chánh pháp rồi, thì xin xét đến vấn đề khế cơ có 
thích đáng không? Tu hành tư ̣ mỗi người phải có trách nhiêṃ với chính huê ̣ maṇg của 

mình, chứ không thể vì cảm tình, hoặc nhẹ nhàng gởi gắm huệ mạng cho bất cứ ai đươc̣ 
vậy.  

Môṭ ban hộ niệm dù hình thức nghèo nàn, nhưng họ giúp đươc̣ những người ra đi lưu 

lại tướng lành tốt đẹp, chứng tỏ rằng ho ̣tu đúng đường, hành đúng chánh pháp, chúng ta 

nên tuyên dương, tán thán. Một nơi tu tập trải hàng 100 năm mà không có một hiêṇ tươṇg 



211 

 

thành tựu nào cả, thì khó ai chấp nhận rằng nơi đó cứu độ được chúng sanh. Môṭ người ra 

đi mà để laị sắc tướng quá xấu, một dấu hiệu báo cho biết đời kiếp sau họ bi ̣nạn. Người 
người cứ nối tiếp nhau chịu nạn như vâỵ, thì sự cứu đô ̣chúng sanh nói sao cho trọn lời?!...  

Lời khai thị của Ấn Quang Đaị Sư nhấn maṇh đến điểm này. Ngài khuyên chúng ta tu 

hành cần phải thực tiễn để ít ra cũng giúp đươc̣ môṭ người vañg sanh, chứng minh cụ thể 
cho pháp Phâṭ nhiệm mầu. Pháp Phật cứu đô ̣vô lươṇg vô biên chúng sanh, chứ đâu phải 

chỉ cứu môṭ người, nhưng thành tựu cho môṭ người mà giúp không nổi, thì làm sao có thể 

nói cứu độ đến vô lươṇg vô biên chúng sanh? Xin chư vị hiểu cho thấu ý nghĩa sâu xa của 
Tổ Sư, một nỗi niềm trăn trở đầy xót xa trong thời mạt pháp này.  

Lập Đạo Tràng, Ấn Tổ nhắc nhở chúng ta hãy chú tâm xây dựng đường “Đaọ”, đừng 

quá chú ý vào đường “Tràng”. “Tràng” là ngôi nhà thuộc về phước báu. Hãy làm cho đúng 
“Đaọ” thì tư ̣nhiên chư Phâṭ, chư Bồ-Tát gia trì, phước báu tư ̣nhiên sẽ có. Nếu cứ chạy 

theo đường phước báu, nhắm vào sự tạo dựng cơ sở cho thịnh vượng, thì coi chừng đường 

“Đaọ” bị phai mờ. Đường “Đạo” bị phai mờ thì khó có thể cứu đô ̣được chúng sanh. Thực 

sự lời khai thi ̣ của Ấn-Quang Đaị Sư, hàm chứa nhiều đaọ lý sâu thẳm, xoáy đôṇg tận đến 
đáy tâm của người chân chánh học Phật. Nghe được lời khai thị này, chúng ta nên biết giâṭ 

mình tỉnh ngộ để tự cứu mình và cứu đô ̣nhau. Thời maṭ pháp cứu đô ̣chúng sanh khó lắm, 
nhưng vẫn có cách. Chúng ta cần vững tin để làm đạo vậy.  

Cho nên, “Chính những ban hộ niệm giúp người vãng sanh đã có thành tưụ rất cu ̣

thể trong thời này”, đây là điều bất khả tư nghì! Có nhiều người biết trước ngày giờ, vẫy 

tay chào đi vañg sanh. Có người tự tại ngồi vãng sanh. Có người chỉ cần được hộ niệm 
môṭ tuần, hai tuần mà được vañg sanh… Thưc̣ sư,̣ đaọ pháp của Phâṭ quá vi diêụ, vượt qua 

mọi giới hạn của chủng tôc̣, tôn giáo, đảng phái, thiêṇ ác. Trở về Chơn-Tâm thì lý sự 

không còn chướng ngại. Môṭ người làm ác, nghe được Phật Pháp mà biết hồi đầu kiệt 
thành sám hối, niêṃ Phâṭ cầu sanh Tịnh-Độ có thể trở thành đaị Thượng Thiêṇ Nhân, 

thành Bồ-Tát, thành Phật. Môṭ người chuyên làm phước thiện, cứ lấy việc thiện phước thế 

gian lôi kéo chúng sanh tham chấp vào đó mà quên mất đường giải thoát, coi chừng việc 

thiện biến thành việc ác. Trong kinh Hoa-Nghiêm Phật dạy: “Chăm chỉ lo tu phước thiện, 
mà quên mất tâm giác ngộ, thì đây là nghiệp của Ma”.  

Chính vì thế, nói về Phật pháp chúng ta cần nói đến chỗ liễu nghĩa, không thể mập 
mờ khiến cho chúng sanh hiểu sai lệch, mà tạo nên một nhân quả tệ hại về sau. Ví dụ, có 

người tu học Phật, mà dám nói rằng không có thế giới Tây-Phương Cực-Lạc. Đây là lời 

nói sai chánh pháp, nhất định chúng ta không thể nghe theo. Có người nói rằng, môṭ kẻ 

trong đời này tạo nghiêp̣ chướng sâu năṇg thì không thể nào đươc̣ vañg sanh. Lời khẳng 
định này cũng không đúng với chánh pháp, nhất định chúng ta không được hoang mang. 

Một người mê mờ tạo nghiệp, nhưng có cơ duyên gặp được thiện tri thức khai giải, chỉ 

điểm, nếu họ giựt mình tỉnh ngộ, kiệt thành sám hối, quyết lòng niệm Phật cầu vãng sanh, 
mười niệm tất sanh. Đây là lời Phâṭ daỵ. Buông đồ đao xuống lập địa thành Phâṭ. Trong 

thời Phật còn tại thế, ông Vô-Não vì mê muội, vô cớ giết hại 999 người, sau cùng nhờ Phật 

khai thị, thành tâm ăn năn sám hối, xuất gia tu hành vẫn chứng Thánh quả. Chúng ta 

không biết rõ thiện căn phước đức tu tập được trong đời quá khứ của họ, thì không đươc̣ 
quyền ngăn trở con đường vañg sanh của bất cứ một người nào.  

Trong kinh Đaị-Tâp̣, Phâṭ dạy, thời maṭ pháp ức triêụ người tu hành, khó tìm ra đươc̣ 
môṭ người đắc đạo, chỉ nương theo Pháp Niệm-Phật mới đươc̣ thoát vòng sanh tử luân hồi. 



212 

 

Niệm Phật là đại pháp cứu độ chúng sanh trong thời mạt pháp này. Đây là lời Phâṭ dạy, 

đây là lời chư Tổ khuyên. Hướng dẫn đại chúng tu tập có thể ứng dụng bất cứ một pháp 

môn nào của Phật. Nhưng xin nhớ rằng, pháp môn là phương tiện, thành tựu đạo quả là 
cứu cánh, thì niệm Phật là phương tiện tối thắng, thành Phật là cứu cánh rốt ráo. Niệm 

Phật Thành Phật là pháp môn tối thắng vi diệu, cứu cánh rốt ráo cứu độ được tất cả chúng 

sanh, ba căn thượng-trung-hạ đều bình đẳng độ thoát trong một đời tu hành. Như vậy, nếu 

không giới thiệu đường vãng sanh Tây-Phương Cực-Lạc cho đại chúng, thì thời này khó 
có thể cứu được một người thành tựu đạo quả. Chúng ta dốc lòng phổ biến đường niệm 
Phật vãng sanh cho đại chúng là y giáo phụng hành lời Phật, lời Tổ vậy.  

Pháp Hộ-Niệm giúp cho mỗi người chúng ta thưc̣ hiêṇ chính xác, cụ thể tông chỉ 

Pháp Niệm Phật, hướng dẫn cụ thể, giải quyết từng khó khăn một trên đường tu tập, nhờ 

thế mà sau cùng hiển hiện sự thành tựu bất khả tư nghì. Thật sự Pháp Hộ-Niệm là đại cứu 
tinh cho đại chúng, lợi lạc thù thắng, nhất điṇh chúng ta phải tuyên dương. Xin hãy phổ 

biến rộng rãi Pháp Hộ-Niệm này, để cứu được càng nhiều người vãng sanh chừng nào hay 

chừng đó. Còn duyên nhất định chúng ta hãy mạnh mẽ làm việc này, hết duyên chúng ta 

cũng tùy duyên chứ không biết cách nào khác hơn. Riêng chính mình nhất định phải đi 
vãng sanh. Đồng ý nhé chư vi?̣...  

Tu phải có đường, về phải có đích, phải thẳng thắn trên đường giải thoát để cứu lấy 
mình, chứ không thể vì cảm tình mà quên mất huệ mạng. Không ai có thể cứu mình ngoài 

chính mình phải đi đúng chánh pháp. Chính chúng ta phải thực hiện Chánh-Định-Tụ trong 
kinh Vô-Lươṇg-Tho ̣vậy.  

A-Di-Đà Phật. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 
 


